## بِسْ مِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرَّحِيبِ

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، وبعد فهذي مطوية مهمة موسومة بــ (مسائل في الاختلاف). ودونكم هذه المسائل:

المسألة الأولى: لابد أن يعلم المسلم أن الاختلاف نوعان:

١. اختلاف تنوع.

٢. اختلاف تضاد.

أمّا اختلاف التضاد فمنفي عن الشريعة؛ لا يوجد التناقض والتضاد في القرآن العظيم، ولا في السنة النبوية. والله - سبحانه وتعالى - يقول: {وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا}. (النساء:٨٢).

والموجود من ذلك اختلاف أفهام واجتهادات العلماء.

أمّا اختلاف التنوع؛ فإنه موجود في الشرع؛ وقد يأت في الحكم الشرعي، أو في الباب من أبواب الشرع أكثر من نوع كلها مشروعة.

كاختلاف أدعية الاستفتاح في الصلاة:

- فللمسلم أن يدعو في استفتاح الصلاة بالدعاء الوارد: سبحانك اللهم وبحمدك، تبارك اسمك، وتعالى جدك، ولا إله غيرك.

- وله أن يستفتح بالدعاء الوارد الآخر: اللهم باعد بيني

خطاياي كما باعدت بين المشرق والمغرب، ونقني من

خطاياي كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس، واغسلني من خطاياي بالماء والثلج والبرد.

وله أن يستفتح بالدعاء الوارد الآخر: الله أكبر كبيرا، بها؛ فهذا اختلاف تنوع.

ووردت أكثر من صيغة للتشهد في جلوس التحية.

ووردت أكثر من صيغة في أذكار الركوع.

وأكثر من صيغة في أذكار السجود.

هذا اختلاف تنوع.

فهذه الأنواع كلها واردة.

كلها مشروع، إذا أخذ المسلم بأي شيء منها فإنه لا حرج عليه في ذلك.

النوع الأول: اختلاف التضاد، وهو منف من الشريعة في الحقيقة، وإن وجد فيوجد بحسب اجتهادات وفهوم العلماء. النوع الثاني من الاختلاف: اختلاف التنوع، وهذا موجود في الشريعة، وحكمه أن جميعه مشروع، وعلى المسلم إذا أراد السنة أن ينوِّع بين الصيغ الواردة.

2- ومسائل اختلاف ظهر فيها الدليل الذي يلزم المصير

والحمد الله كثيرا، ولا إله إلا الله، وسبحان الله بكرة وأصيلا. وكــذا كل ما ورد من أدعية الاستفتاح له أن يستفتح

إذًا هناك نوعان من الاختلاف:

المسألة الثانية: أن مسائل الاختلاف أيضًا على نوعين:

1- مسائل اختلاف اجتهادية.

فلا ينكر أحد اختلاف الناس في اجتهاداتهم وفهومهم.

بمعنى أن مسائل العلم التي يختلف فيها العلماء على نوعين:

النوع الأول: مسائل لم يأت فيها الدليل الذي يلزم المصير

النوع الثاني: مسائل من العلم اختلف فيها العلماء، ولكن

فالنوع الأول: من الاختلاف اختلاف سائع، لا

يكون قول أحد مقدم على قول أحد، إنما يكون

المناصحة ومعرفة ما هو الأصلح؛ فيتبع ويؤخذ

به. ولا يعنف أحد، إذ هي مسائل اجتهادية.

وهذه النوع من المسائل هي التي عناها العلماء في قولهم:

أما النوع الثاني من المسائل: وهي التي ظهر فيها الدليل

الذي يلزم المصير إليه، فهذا النوع من المسائل ينكر فيه

على المخالف، ويصحح ويخطأ بحسب موافقته للدليل

المسألة الثالثة: أن تعلم أن الاختلاف بالنسبة لعقول الناس،

ولاجتهادات الناس، ولأحوال الناس هو طبيعة بشرية، الله

ومخالفته. ويلزم فيها باتباع ما دل عليه الدليل.

-سبحانه وتعالى- أوجدها في البشر.

(ل إنكار في مسائل الخلاف).

- فالأدلة مختلفة بحسب نظر المجتهدين.

- أو قياسهم متجاذب، فالأدلة متجاذبة.

ظهر فيها الدليل الذي يلزم المصير إليه.

- أو لا يوجــد دليل أصلاً.

- أو لا يوجد دليل أصلاً.

اختلاف الناس في عقولهم.

اختلاف الناس في فهمهم وفي فقههم.

اختلاف الناس في طبيعتهم؛ فليس كل إنسان مثل الآخر.

يقول الله - تبارك وتعالى-: {وَلَوْ شَاء رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلاَ يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ۗ إِلاَّ مَن رَجِمَ رَبُكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ وَتَمَتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ لأَمْلأنَ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ}. (هود: ١١٩). والمعنى: أن إرادة الله الكونية تعلقت بأن يكون في الناس أهل

وأهل اجتماع واتفاق. فخلق فريقًا للإخْتِلَاف، وفريقا للرحمة، وَلما كَانَت الإرادة كونية وقع المُرَاد بها؛ فقوم اخْتلفُوا، وَقوم رحموا. واللام للتعليل بمعنى (كي). [فإن قيل: ألا يتعارض هذا مع قوله -تبارك وتعالى-: {وَمَا خلقت الْجِنّ وَالْإِنْس إِلَّا ليعبدون}. (الذاريات: )؟ فالجواب: لا يعارضه؛ لأن الإرادة في آية الذاريات إرادة شرعية، واللام في الآيتين للتعليل، فوقع التخلف في الإرادة الشرعية بما أراده الله كوناً من

والاختلاف في الفهم لا يخرج عن الاختلاف المحمود؛ والله -سبحانه وتعالى- ذكر المسألة التي اختلف فيها نبي الله داوود مع ابنه سليمان، وقال تعالى: {فَفَهَمْنَاهَا سُلَيْمَانَ وَكُلَّا آتَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا}. (الأنبياء: ٧٩)، فسليمان -عليه السلام- فهم المسألة، بينما داوود -عليه السلام- لم يفهمها كفهم ولده

(1) انظر دقائق التفسير: (2/527 - 529).]

سليمان. وفي الحديث عَن ابْن عُمَرَ، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-: «إِنَّ مِنَ الشَّجَرِ شَجَرَةً لاَ يَسْقُطُ وَرَقُهَا، وَإِنَّهَا مَثَلُ الْمُسْلِمِ، فَحَدِّثُونِي مَا هِيَ؟». فَوَقَعَ النَّاسُ فِي شَجَرِ البَوَادِي». قَالَ عَبْدُ اللَّهِ: «وَوَقَعَ فِي نَفْسِي أَنَّهَا النَّخْلَةُ،

فَاسْتَحْيَيْتُ، ثُمّ قَالُوا: «حَدِّثْنَا مَا هِيَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟». قَالَ: «هِيَ النَّخْلَةُ». (٢). فابن عمر -رضي الله عنه- فهم السؤال، وعـرف الجـواب، ولـم يعرفـه الصحابـة -رضي الله عنهـم-، حتى أبوه عمر بن الخطاب -رضي الله عنه- لم يعرفه؛ فالناس يتفاوتون في الفهم، وفي الذكاء، وفي الاطلاع، وهذه قاعدة هامة في الاختلاف.

المسألة الرابعة: أن الواجب عند حدوث الاختلاف والتنازع أن يرد الأمر إلى الله ورسوله؛ امتثالاً لقوله تعالى: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا}.

فالله -عز وجل- أمرنا عند النزاع بالرد إلى الكتاب والسنة. ولو أن الناس امتثلوا ذلك لزالت أسباب الاختلاف برمتها، ولصلح حال الناس، لولا هذه الأهواء والفتن التي

المسألة الخامسة: أن الـواجب على المسلم أن يحفظ حق أخيه المسلم، وأن يعينه على طاعة الله، وأن يعظم حرمة أخيه المسلم؛ لأن الرسول -صلى الله عليه وسلم- قال فيما جاء عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وضي الله عنه - قَالَ: قَالَ: رَسُولُ اللَّهِ

(2) (أخرجه البخاري في كتاب العلم، بَابُ قَوْلِ الْمُحَدِّثِ: حَدَثْتَا، وَأَخْبَرَنَا، وَأَنْبَأَنَا، حديث رقم: (61)، ومسلم في كتاب صفات المنافقين وأحكامهم باب مثل المؤمن مثل النخلة حديث رقم: (2811).

بل إن الرسول -صلى الله عليه وسلم- نهى عن كل سبب

يحدث الخلاف، فقال -عليه الصلاة والسلام-، فيما جاء عَنْ الْأَعْرَجِ قَالَ: قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ يَأْثُرُ عَنْ النَّبِيِّ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ﴿إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ؛ فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ الْحَدِيثِ، وَلَا تَجَسَّسُوا، وَلَا تَحَسَّسُوا، وَلَا تَبَاغَضُوا، وَكُونُوا إِخْوَانًا، وَلَا يَخْطُبُ الرَّجُلُ عَلَى خِطْبَةِ أَخِيهِ حَتَّى يَنْكِحَ أَوْ

-صلى الله عليه وسلم-: «لَا تَحَاسَدُوا، وَلَا تَنَاجَشُوا، وَلَا

تَبَاغَضُوا، وَلَا تَدَابَرُوا، وَلَا يَبعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْضِ،

وَكُونُوا -عِبَادَ اللَّهِ- إِخْوَانًا، الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ، لَا يَظْلِمُهُ،

وَلَا يَخْذُلُهُ، وَلَا يَحْقِرُهُ، التَّقْوَى هَاهُنَا. وَيُشِيرُ إِلَى صَدْرِهِ

تَلَاثَ مَرَّاتٍ. بِحَسْبِ امْرِئٍ مِنْ الشَّرِّ أَنْ يَحْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ،

وعَنْ أَبِي مُوسَى -رضي الله عنه- عَن النَّبِيِّ -صلى الله عليه

وسلم- قَالَ: «الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا، ثُمَّ

عَنْ النُّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ - رضي الله عنه - قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ

-صلى الله عليه وسلم-: «مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ

وَتَعَاطُفِهِمْ مَثَلُ الْجَسَدِ إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ

كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ، دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ" .

شَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِه (١).

الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى».(٥).

<sup>(3) (</sup>أخرجه البخاري في كتاب الأدب، بياب يا أيها الذين آمنوا اجتنبوا كثيراً من الظن، حديث رقم: (6066)، مسلم في كتاب البر والصلة، باب تحريم ظلم المسلم وخذله، رقم: (2564)، واللفظ له).

<sup>(4) (</sup>أخرجه البخاري في كتاب الأدب، باب تعاون المؤمنين بعضهم بعضا، حديث رقم: (6027)، ومسلم في كتاب البر والصلة والأدب، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم، حديث

<sup>(5) (</sup>أخرجه البخاري في كتاب الأدب، رحمة الناس والبهائم، حديث رقم: (6011)، ومسلم في كتاب البر والصلة، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم، (2586)، واللفظ له).

يَتُرُك ١٠٠٠). فالأصل أن يحفظ المسلم حق أخيه المسلم، وأن لا يتعدى عليه، وأن يتجنب ما يحدث التباغض، وما يحدث التناحر، وأن يعظم حرمة المسلم؛ فكُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ، دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ.

عرض المسلم حرام لا يجوز لك أن تنتهكه، وأن تتكلم فيه إلا بدليل صحيح معتبر، وإلا وقعت في الحرام.

ولذلك قال ابن دقيق العيد في كتابه (الاقتراح) لما تكلم عن مسائل الجرح والتعديل: «أَعْرَاض الْمُسلمين حُفْرَة من حفر النَّار، وقف على شفيرها طَائِفَتَانِ من النَّاس المحدثون والحكام»<sup>(۲)</sup>.اهـ.

يعني أن هذا الباب باب خطير؛ لأنك تنتهك فيه حرمة أخيك المسلم؛ فتقع في عرضه من غير وجه حق؛ فيؤدي بك ذلك إلى النار، إلا أن يشاء الله -سبحانه وتعالى-، فلابد من تعظيم حرمة المسلم، وبالتالي لا تجعل أي قضية تحصل بينك وبينه سببًا في الوقوع فيه؛ لأنك إنما تراعي

## فإن قيل: متى يجوز الكلام في المسلم؟

والجواب: لـك أن تتكلم فيه إذا كان في القضيـة دليـل صحيح يلزم المصير إليه عندها إذا خالف بعد قيام الحجة وبعد وضوح المحجة لك أن تتكلم فيه وتحكم عليه بما يناسبه. أو كنت ناصحاً أو متظلماً. قال ابن تيمية -رحمه الله-: «يُبَاحُ مِنْ ذَلِكَ (يعني: الغيبة) مَا أَبَاحَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ،

وَهُ وَ مَا يَكُونُ عَلَى وَجْهِ الْقِصَاصِ وَالْعَدْلِ.

وَمَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ لِصَلَحَةِ الدِّينِ. وَنَصِيحَةِ الْمُسْلِمِينَ اه (ثم شرح ذلك فانظره في منهاج السنة النبوية (3).

قيام الحجة.

أو يصف، ويحكم، وقد يقتل؛ فيحصل ما حذر منه

الرسول -صلى الله عليه وسلم-: "فَلَا تَرْجِعُنَّ بَعْدِي كُفَّارًا،

أَوْ ضُلَّالًا، يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضٍ، أَلَا لِيُبَلِّعْ الشَّاهِدُ

الْغَائِبَ، فَلَعَلَّ بَعْضَ مَنْ يُبَلِّغُهُ يَكُونُ أَوْعَى لَهُ مِنْ بَعْضِ مَنْ

فهذا الأصل من الأمور الهامة التي ينبغي لطلاب العلم

المسألة السابعة: الاختلاف والوقوع في الخطأ طبيعة بشرية،

يكفي أن نتذكر حديث عَلِي بْن مَسْعَدَةَ الْبَاهِلِيُّ عن قَتَادَةُ

عَنْ أَنَسٍ أَنَ النَّبِيّ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- قَالَ: «كُلُ ابْنِ آدَمَ

(4) (أخرجه البخاري في كتاب العلم، باب قول النبي -صلى الله عليه وسلم-:

«رب مبلغ أوعى من سامع»، حديث رقم: (67)، ومسلم في كتاب القسامة والمحاربين

والقصاص، باب تغليظ تحريم الدماء والأعراض والأموال، حديث رقم: (1679)،

(5) (أخرجه أحمد (الرسالة ٢٠/ ٣٤٤، تحت رقم: ١٣٠٤٩)، والترمذي، في (كتاب

صفة القيامة والرقائق والورع)، باب منه، حديث رقم: (٢٤٩٩)، وابن ماجه في (كتاب

الزهد)، باب التوبة، حديث رقم: (٤٢٥١)، والدرامي في (كتاب الرقاق)، باب في التوبة،

حديث رقم: (٢٧٢٧). وقال الترمذي: «هَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ لَا نَعْرِفُهُ إِلَّا مِنْ حَدِيثِ عَلِيّ

بْنِ مَسْعَدَةً عَنْ قَتَادَةً» اهـ، قلت: علي بن مسعدة اختلف فيه، والذي يظهر لي من ترجمته أنه صدوق له أوهام، كما في (تقريب التهذيب)، فإن قول أبي حاتم: «لا بأس

فيه»، يقابل قول البخاري: «فيه نظر»، وتضعيف العقيلي تبعاً للبخاري، كما نبه عليه

ابن حجر في التهذيب (٧/٣٨٢)، وقول النسائي: «ليس بالقوي»، وقول ابن حبان: «لا

يحتج بما لا يوافق فيه الثقات» اهـ، في معنى قول ابن حجر، ولا يعارضه، فيتحرر أنه

واللفظ له عَنِ ابْنِ أَبِي بَكْرَةَ، عَنْ أَبِي بَكْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- أَنَّهُ قَالَ:

سَمِعَهُ". ثُمَّ قَالَ: «أَلَّا هَلْ بَلَّغْتُ" (أَلَّا

أن ينتبهوا إليها، وأن يراعوها.

خَطَاءٌ، وَخَيْرُ الْخَطَائِينَ التَّوَابُونَ<sup>)(٥)</sup>.

صدوق له أوهام، والله أعلم).

إذا الكلام في الناس قضية خطيرة، وعرض المسلم محفوظ ما يجوز لأحد أن يتكلم فيه إلا بعلم.

المسألة السادسة: اعلم أن هناك مقامات:

1- مقام الوصف.

2- ومقام الحكم.

وذلك إذا صدر من الشخص خطأ في قوله، أو في عمله، أو في اعتقاده، لك أن تصفه بما صدر منه من قول أو عمل، فتقول: هذا كذا، هذا كذا. بحسب ما صدر منه، لكن ليس لك أن تحكم عليه بحكم لهذا الوصف، وتنزيل الحكم عليه إلا بعد قيام الحجة، بثبوت الشروط وانتفاء

وهده قضية كثير من الناس لا ينتبه لها، ولا يلاحظها، ولها أمور ترتبط بها منها:

أن المرجع في قيام الحجة، والنظر في ثبوت الشروط وانتفاء الموانع هم العلماء الكبار.

بل في بعض المسائل هم ولاة الأمر من الحكام، ومن يقيمهم ولي الأمر مقامه في النظر في أمور الناس، وفي أحوالهم، كالقضاة الشرعيين، ولكن بعض الناس لا ينتبه لهذا الأصل؛ فيقع في هذه المسألة، فيصف ويحكم قبل يتحقق

.(.(147 145- /5) (3)

فالــوقوع في الخطأ أمر جبلي، جبل الله -جل وعلا-الناس عليها؛ فكل بني آدم يخطيء! أو يصف، ويحكم، ويدعي إقامة الحجة، وهو ليس لها

والسلفي عالم، أو متعلم، أو عامي، معرض للخطأ.

وبعض الناس ينظر إلى السلفي وكأنه معصوم لا يقع في

من قــــال أن النسبة إلى السلفية تعني عدم وقوع السلفي في الخطأ؟!

كيف والسلف مجمعون أن المعصوم هو رسول الله -صلى الله عليه وسلم-، وكل من عدا رسول الله -صلى الله عليه وسلم- عرضة لوقوع الخطأ؟!

كيف والرسول -صلى الله عليه وسلم- يقول: «كُلُّ ابْنِ

المسألة الثامنة: إذا كان الله -عز وجل- أمرنا بمجادلة أهل الكتاب بالتي هي أحسن، فما بالك بمخاصمة وملذاكرة ومحاورة مسلم وقع بيننا وبينه خلاف في مسألة!

المسألة التاسعة: إذا كانت المسألـــة من باب السنة والبدعة، يعني هذا الشخص خالفنا في مسألة الخلاف فيها من باب السنة والبدعة، ماذا نصنع؟

أقول: كل بدعة ضلالة.

لكن بعض مسائل البدع يدخلها الخلاف الاجتهادي!

فهذه تعامل معاملة المسائل الخلافية الاجتهادية.

المسألة العاشرة: موقف المسلم من اختلاف العلماء.

إذا وقف المسلم على خلاف للعلماء في مسألة، فلا يخلو؛

- إما أن يكون عاميًا.
- وإما أن يكون مجتهدًا.
- وإما أن يكون متبعـًا.

فالعامين: وهو الذي لا يعرف الدليل ولا يعرف العلم، واجبه شرعًا أن يسأل أهل العلم، فإذا سأل عالمًا يثق في علمه وفي دينه؛ لزمه شرعًا أن يأخذ بفتوى من أفتاه، ولا يخالف إلا إذا أخبره شخص يثق فيه أن كلام هذا العالم خلاف القرآن، أو السنة، أو الإجماع، أو القياس الصحيح.

فيما عدا هذا؛ مذهب العامي مذهب مفتيه، فالواجب عليه لزوم قوله، والأخذ به، ولا يجوز أن يترك قوله لقول أي إنسان، إلا في الحيثيات المذكورة.

أما إذا كان الحال في الشخص أنه مجتهد ويستطيع النظر في الأدلة، وفي الأقوال، وفي الاختلاف؛ فالواجب عليه أن يجتهد، ويتبصر في المسألة، ويتبع ما دله عليه اجتهاده.

أما إذا لم يبلغ درجة الاجتهاد، فهو أعلى من العامي، ودون المجتهد، فهو من طلاب العلم يعرف الدليل، ويسمى متبعاً. فالواجب عليه أن يتبع المسألة التي تبين له دليلها.

والحمد لله رب العالمين

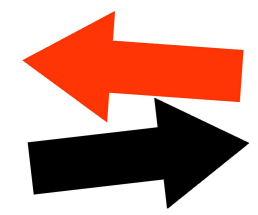
للشيخ الأستاذ الدكتور

مسائل فی

الاختلاف



جمعها ورتبها: د. أبو إسماعيل إبراهيم بن محمد ابن كشيدان **-** 1436



<sup>(1) (</sup>أخرجه البخاري في كتاب النكاح، باب لا يخطب على خطبة أخيه، حديث رقم: (5144)، ومسلم في كتاب البر والصلة، باب تحريم الظن والتجسس والتنافس والتناجش، حديث رقم: (2563). واللفظ للبخاري.).

<sup>(2) ((</sup>الاقتراح، ص:61)).