بعامه ارحم الرهب الماركة الماركة الطالب الماركة المار

1814/10/09 - MAN NESSIELLE.

مزمین از العالی در میاند

والتعالى النسيروالأصام

لنبيلة ركة الدكتوراه في الشريعة الإستكرمية



إنشاف فضيلة الشيخ الأستاذ الدكستور محرر ليسم المرشيخ (الاسكور) محروليسم المرشيخ (الاسكور)

21318-71318

الملك العبيسة السعوان الملكة المامة المرس الملكة المرس المربعوة والمضول والربي الدراسات العليا والمربع اللت بواسة

وأشرها في النفسيروالأحكام

اعتداد مربی مربی سلام کاربول محربی مربی سلام کاربول

لِنيك دَرَجَة الدكتوراه في الشريعة الإسكلامية



إشراف فضيلة الشيخ الأستاذ الدكستور كور رئيس المرقبي (السكور ما يركيس المرقب كالركسور

١٤١٢هـ - ١٤١٣هـ

### بسم الله الرّحمن الرّحيم

اسم الرسالة: القراءات واثرها في التفسير و الأحكام،

الدرجة العلمية : الدكتوراة.

إعداد الطالب : محمد بن عمر بن سالم بازمول.

الباعث على الاختيار : جدة الموضوع، وخدمته للقرآن من جهة تفسيره، وقراءاته، والرغبة في التضلع من معاني القرآن الكريم، والذب عنه أمام شبه الملحدين، وجمع وترتيب المادة المبثوثة حول الموضوع في كتب القراءات والتفسير وعلوم القرآن في مكان واحد يقربها على الباحث والمطالع.

والبحث مقسم إلى قسمين رئيسين:

القسم الأول: القراءات تعريفا وأقساما

ويتضمن الأبواب التالية: الباب الأول : تعريف القراءات وأقسامها . الباب الثاني : تدوين القراءات وتطوره . الباب الثالث : رد الشبهات التي تثار حول القراءات .

القسم الثاني : أثر القراءات في التفسير والأحكام.

ويتضمن الأبواب التالية: الباب الأول : القراءات والتفسير. الباب الثاني : القراءات التي بينت المعنى أو وسعته و أزالت الإشكال. الباب الثالث : القراءات المتعلقة بالعموم والإطلاق والإجمال. الباب الرابع : القراءات المتعلقة بتنوع الأساليب.

نتائج البحث : ١- بيان أن الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه حظي بالتواتر في النقل، وما وافقه في الرسم من باقي الأحرف نقل عن غير طريق التواتر، لكن توفرت له شروط القبول من موافقة الرسم والعربية وصحة النقل وتلقي العلماء له بالقبول. ٢ - بيان أقسام القراءات من جهة النقل، ومن جهة القبول، مع بيان الفرق بين القرآن والقراءة والرواية والطريق والوجه. ٣ - بيان أن التصنيف في القراءات وما يتعلق بها لم ينقطع في عصر من الأعصار وأنه مستمر ولله الحمد إلى زمننا هذا. ٤ - ردّ الشبه التي جاء بها المستشرقون بالنسبة لاختلاف القراءات و رسمها، وأنها في حقيقتها تطوير للشبه القديمه التي جاء بها المبطلون وردها عليهم أهل العلم. ٥ - تأكيد أن القراءات جميعها حق، واختلافها عنا لا تضاد فيه، و لا تناقض، لأنه اختلاف تنوع، والاختلاف الذي نفاه الله عزوجل عن القرآن العظيم هو اختلاف التضاد والتناقض، وهذا لا يوجد في الشرع بله في القرآن العظيم، ولله الحمد والمنة. ٦ - بيان منزلة القراءات من التفسير، وأنها تارة تكون من باب تفسير القرآن بالقرآن، وتارة تكون من باب تفسير القرآن بالسنة أن بقول الصحابي. ٧ - بيان أن تنوع القراءات من جهة أثره في التفسير على قسمين: الأول: قراءات لها أثر في تفسير الآية وبيان معناه. الثاني: قراءات لا أثر لها في تفسير الآية ومعناها، وإنما هو أمور ترجع إلى اللغة، نحواً، وصرفاً، ونحو ذلك. ٨ - تقرير أن الاهتمام بأثر القراءات في التفسير كان منذ عهد الصحابة والتابعين رضوان الله عليهم أجمعين. ٩ - حصر الآيات الكريمة الذي أنتج تنوع القراءات فيها أثراً في معناها وتفسيرها. ١٠ - تقرير أن تعدد القراءات هو خسرب من الإعجاز القرآني، لا يستطيع أن يأتي به بشر قط من عنده، ثم لا يستطيع أن يبلغه على هذا الوجه الشامل إلا رسول من عند الله حقاً، لذلك لم يحط بعد ذلك إمام واحد بكل القراءات.

توقيع العميد:

توقيع المشرف:

أ توقيع الطالب:

خدر عد با رمول



# شُكْرٌ وتقدِيرٌ

الحَمْد لله وحده.

و الصَّلاة و السَّلام على من لا نبي بعده.

أمَّا بعد:

فإنّي امتثالا لقوله عَلِيَّ "لا يَشْكُرُ الله مَنْ لايَشْكُرُ النّاس"(١) أسجل هنا شكري وعرفاني بالجميل وتقديري.

أمًا الشكر فلأستاذي وشيخي المشرف على الرسالة الأستاذ الدكتور فضيلة الشيخ:

عبدالستار فتح الله سعيد سلّمه الله ورعاه.

على ما بذله معي من جهد في قراءة الرسالة واسداء النصح والتوجيه طوال فترة الإشراف جزاه الله عنى كل خير.

فقد كان - و لا أزكي على الله أحدا - حريصاً كل الحرص على تجلية الحقائق العلمية، وضرورة إبرازها بصورة جيدة، مع توجيهي إلى دقة العبارة، وسلامة التركيب، وصحة الأسلوب.

كما أسجل هنا تقديري للجهود الكريمة التي تبذلها جامعة أم القرى عامة، وكلية الدعوة وأصول الدين خاصة، لتيسير طريق العلم أمام طلابه، فجزاهم الله خيرا.

و لا يفوتني تسجيل شكري و دعائي لجميع أساتذتي، ومشايخي، الذين أفادوني كثيراً، و لجميع إخواني، وزملائي؛ من أعارني منهم كتاباً، أو أبدى تشجيعاً، فلهم مني كلَّ شكر وتقدير، جزى الله الجميع خيرا.

وأخيرا، أسأل الله بأن له الحمد لا إله إلا هو الحنان المنان بديع السموات والأرض ذو الجلال والإكرام أن يتقبل جميع عملي خالصا لوجهه الكريم وأن يرزقني القبول إنه سميع عليم.

١) حديث صحيح.

أخرجه أحمد بن حنبل في المسند (الميمنية) ٢،٤٦١،٣٨٨،٣٠٣،٢٥٩،٢٥٤ في وأبوداود في كتاب الأدب باب في شكر المعروف حديث رقم: (٤٨١١) والترمذي في كتاب البر والصلة باب ما جاء في الشكر لمن أحسن إليك، حديث رقم: (١٩٥٥)، وقال الترمذي: «حديث حسن صحيح».

والحديث صححه الشيخ أحمد شاكر في تحقيقه للمسند٢٤٦/١٣، وصححه كذلك الشيخ عبدالقار الأرناؤوط في تحقيقه لجامع الأصول لابن الأثير٢/٢٠٥.

#### مفتاح مختصرات ورموز الرسالة

الإبانة : الإبانة عن معانى القراءات لمكى.

الإتحاف : إتحاف فضلاء البشر للدمياطي.

الإتقان (أبو الفضل): الإتقان في علوم القرآن السيوطي تحقيق أبو الفضل

إبراهيم.

اهـ : انتهى

البدور : البدور الزاهرة لعبد الفتاح القاضي.

البرهان : البرهان في علوم القرآن للزركشي.

ت ۱۲۳هـ : توفی سنة ۱۲۳هـ.

التبصرة : التبصرة في القراءات السبع لمكي.

ت بغداد : تاريخ بغداد للخطيب البغدادي.

التحبير : تحبير التيسير في القراءات العشر، لابن الجزري.

تفسير الطبري : جامع البيان في تأويل آي القرآن.

تفسير القرطبى: الجامع لأحكام القرآن.

تفسير الطبري (شاكر): تفسير الطبري بتحقيق أحمد ومحمود شاكر.

التقريب : تقريب التهذيب.

التهذيب : تهذيب التهذيب، كلاهما لابن حجر.

التيسير : التيسير في القراءات السبع للداني.

ج : جزء.

الحرز : حرز الأماني للشاطبي.

السبعة في القراءات لابن مجاهد.

ص : صفحة.

طبقات القراء : غاية النهاية في طبقات القراء، لابن الجزري.

الغاية : الغاية في القراءات العشر لابن مهران.

فهرس جامعة الإمام: فهرس المخطوطات والمصورات في جامعة الإمام

محمد بن سعود.

ق : قسم.

القلائد : قلائد الفكر، لمحمد القمحاوى، وزميله.

ل : لوحة، وذلك عند العزو إلى مخطوط.

اللطائف : لطائف الإشار ات للقسطلاني.

الكشف : الكشف عن وجوه القراءات السبع، لمكى.

المبسوط : المبسوط في القراءات العشر لابن مهران.

المرشد : المرشد الوجيز ، لابن أبي شامة

مسند أحمد بن حنبل (البنا): الفتح الرباني بترتيب مسند أحمد بن حنبل الشيباني للشيخ البنا.

مسند أحمد بن حنبل (شاكر): مسند أحمد بن حنبل تحقيق أحمد شاكر.

المغني : المغني في توجيه القراءات العشر.

المنجد : منجد ألمقرئين ومرشد الطالبين لابن الجزري.

النشر : النشر في القراءات العشر.

«...» : في هذا ألمكان حذف كلام من النص المنقول.

#### المُقَدِّمَة

إنَّ الحمْدَ لله نحمده ونستَعِينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا .

من يهده الله فلا مُضل له ومن يُضلل فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له .

و أشهد أن محمداً عبده ورسوله مَالِيَّةٍ.

﴿ يِا أَيِّهَا الَّذِينَ آمنُوا اتَّقُوا اللَّه حَقَّ تَقَاتِه و لا تَمُوثُن إلا وأنْتُم مُسْلِمُون ﴿ [آل عمر ان:١٠٢].

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسِ اتَّقُوا رَبِّكُمُ الذِّي خَلَقَكُمُ مَنْ نَفْسِ وَاحَدَةٍ وَخَلَقَ مَنْهَا زَوْجَهَا وَبِثُ مَنْهُمَا رَجَالًا كثيراً ونساء واتقوا اللّه الذي تُسَاءَلُونَ به و الأرحام إن اللّه كان عليكم رَقِيبًا ﴾ [ النساء:١].

ويا أيها الذين آمنُوا اتقوا الله و قولُوا قولاً سَديداً ، يُصْلِح لكم أعمالكم ويغْفِر لكم ذُنُوبكم ومَنْ يُطِع الله ورسُولَه فقد فاز فَوزاً عَظيما الله والسُولَه فقد فاز فَوزاً عَظيما [ الأحزاب:٧٠-٧١].

أمًّا بعد:

فإنَّ أَصِدَق الكلام كلام الله وخير الهدي هدي محمد عَلِي وشر الأمور محدثاتها وكُل محدثة في دين الله بدعة وكل بدعة ضلالة.

### أمًّا بعد:

فإنَّ القرآن العظيم هو كلام رب العالمين أنزله هدى ورحمة للناس، فهو نور يضيء الظلمات، وروح يحي الموات قال تبارك وتعالى: ﴿يا أَينَهَا الناسُ: قَدْ جَاءكُم بُرْهانٌ مِنْ رَبِكُم وأنزَلْنا إِليْكُم نوراً مُبِينًا ﴿ سورة النساء:١٧٤ وقال: ﴿كَتَابٌ أَنزَلْناهُ إِليْكَ لَتُحْرِج الناسَ مِنَ الظُلُمَاتِ إِلى النّورِ ﴾ سورة إبراهيم:١ وقال: ﴿وكَذَلِكَ أَوْحَينَا إِليك رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾ سورة الشورى:٢٥.

فهو خليق بأن تبذل في خدمته الجهود ويستوفى في بيانه غاية المجهود، وقد ندبنا الله تبارك وتعالى لحفظه وتدبره فقال: ﴿كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارِكٌ لِيَدَّبُّرُوا آياتِهِ ولِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبابِ﴾ سورة ص:٢٩.

وندبنا رسول الله عَلَيْهِ لتعلمُهُ و تعليمه فقال: «خيركم من تعلم القرآن

وعلمه »(١).

وكان من فضل الله تبارك وتعالى عليّ أن وفقني الختيار موضوع عن القراءات و تعلقها بتفسير القرآن العظيم وبيان معانيه بعنوان:

[القراءات وأثرُها في التفسير والأحكام]

أتقدم به لنيل درجة: (الدكتوراة) من جامعة أم القرى كلية الدعوة وأصول الدين قسم الكتاب والسنة.

وقد كان الباعث لاختيار هذا الموضوع الأمور التالية:

- (١) أهمية هذا الموضوع إذ يتعلق بأمرين هامين هما:
  - (أ) القراءات.
    - (ب) والتفسير.

فهو يوضح سبب اختلاف القراءات، والقراءة الصحيحة والقراءة الشاذة وما يعتمد منها في التفسير وما لايعتمد، كما أنه يحقق صورة من صور تفسير طور تفسير القرآن بالقرآن بالقرآن قد يُغْفَل عنها أحيانا، و صورة من صور تفسير القرآن بالسنة، وصورة من صور تفسير القرآن بقول الصحابي قد لايتنبه لها.

- (۲) الرغبة في خدمة القرآن العظيم، والعيش بين معانيه والتضلع
   من خلال ذلك فهما وعلما في كتاب الله عز وجل.
- (٣) جدة هذا الموضوع؛ حيث لم أر من افرده بالتصنيف غيركلام مبثوث في كُتْبَ التفسير وكتب توجيه القراءات.
- (٤) جمع ما يتعلق بهذا الموضوع في مكان واحد بحيث يسهل مأخذه ويقرب على طالبه.
- (ه) بيان الحكم والفوائد الكبري التي تتحقق من خلال تعدد القراءات والرد على الشبه التي يثيرها أعداء الإسلام.

خطة الموضوع:

وقد قسَّمت الرُّسَالة إلى قسْمَين رئيسين:

القسيم الأول: القر اءات.

ويشتمل : على مدخل وثلاثة أبواب كما يلى :

۱) حدیث صحیح .

فقد أخرجه البخاري في صحيحه عن عثمان بن عفان رضي الله عنه في كتاب فضائل القرآن باب خيركم من تعلم القرآن وعلمه حديث رقم (٢٧٥ه) .

المدخل ، ويتضمن الحديث عن :

- (1) تعريف القرآن العظيم.
- (2) نزول القرآن العظيم.
- (3) جمع القرآن العظيم.

وكان هذا المدخل ضروريا في هذه الدراسة لما ينبني عليه من بيان القراءات، وأسباب تنوعها، والأحرف السبعة ولفهم ماسيأتي في سائر مباحث الرسالة - إن شاء الله تعالى -.

الباب الاول: القراءات تعريفاً و أقساماً.

وفيه الفصول التالية:

الفصل الأول: تعريف القراءة.

وفيه المباحث التالية:

المبحث الأول: تعريف القراءات لغة واصطلاحا.

المبحث الثاني: نشأة القراءات ومصدرها.

المبحث الثالث: الفرق بين القراءة و القرآن والوجه والطريق والرواية ·

الفصل الثاني: أقسام القراءات.

وفيه المباحث التالية:

المبحث الأول: عدد القراءات وصلتها بالأحرف السبعة.

المنحث الثاني: أقسام القراءات.

المبحث الثالث: تعدد القراءات وفوائده.

الباب الثاني: تدوين القراءات و تطوره.

وفيه تمهيد وفصول:

التمهيد : يتناول عرضا تاريخيا حسب التسلسل الزمني لدراسات السابقين لتتضح الصورة الكلية بين يدي الفصول والمباحث.

الفصل الأول: تدوين القراءات في كتب العلوم الأخرى ويتضمن هذا الفصل الحديث عن الكتابات الأولى في القراءات كيف بدأت ؟ وكيف سارت في مراحلها الاولى ؟ حيث إنَّ الباحث يجدُ القراءات في هذه المرحلة تكون نصوصاً مبثوثة في كتب التفسير بالمأثور كما في "تفسير عبدالرزاق الصنعاني" و "تفسير النسائي" و "تفسير ابن أبي حاتم"، وغيرها من الكتب المصنفة في معاني القرآن مثل كتاب "معاني القرآن" للفراء، وكتاب "معانى القرآن" للخفش.

كما يجد نصوصاً أخرى تتعلق بالقراءات في كتب الحديث بأنواعها كالمسانيد والمصنفات والجوامع والسنن. وكذا في الكتب المصنفة في علوم القرآن ككتاب «فضائل القرآن» لأبي عبيد القاسم بن سَلام ، وكتاب «فضائل القرآن» لابن الضُريس وكتاب «تأويل مشكل القرآن» لابن قتيبة، وغيرها.

وكذا في كتب النحو الأولى نجد نصوصا تتعلق بالقراءات ، كما في كتاب «الكتاب» لسيبويه، و كتاب «المقتضب» للمبرد و غيرها.

وبناء على هذا الواقع فإن هذا الفصل فيه المباحث التالية:

المبحث الأول: القراءات في كتب علوم القرآن والتفسير.

المبحث الثانى: القراءات في كتب الحديث.

المبحث الثالث: القراءات في كتب النحو.

الفصل الثاني: التدوين المفرد للقراءات.

ويتحدث هذا الفصل عن المصنفات التي أفردت للقراءات سواء كانت مفردة لقراءة إمام بعينه، أم كانت تجمع اكثر من قراءة، وسواء كانت تجمع قراءات مع التحرير والاختيار، أم كانت بدون ذلك، و يتضمن المباحث التالية:

المبحث الأول: الكتب المفردة لقراءة إمام بعينه.

المبحث الثانى: كتب القراءات الموسعة.

المبحث الثالث: كتب توجيه القراءات.

الباب الثالث: رد الشبهات التي تثار حول القراءات.

وفيه الفصول التالية:

الفصل الأول: الشبه في اختلاف القراءات وردها.

الفصل الثاني: الشبه في رسم المصحف وردها .

القسم الثاني: أثرالقراءات في التفسير والأحكام.

ويشتمل على التمهيد والأبواب التالية:

الباب الأول: معنى العنوان، وصلة القراءات بالتفسير

وفيه فصلان :

الفصل الأول: معنى العنوان.

الفصل الثاني: القراءات والتفسير.

الباب الثاني: القراءات التي بينت المعنى أو وسَعته أو أزالت الإشكال. وفيه الفصول التالية:

الفصل الأول: القراءات التي بينت معنى الآية •

الفصل الثاني: القراءات التّي وسّعت معنى الآية ٠

الفصل الثالث: القراءات التي أزالت الإشكال عن معنى الآية. الباب الثالث: القراءات المتعلقة بالعموم والإطلاق والإجمال.

وفيه الفصول التالية:

الفصل الأول: القراءات المتعلقة بالعموم.

الفصل الثاني: القراءات المتعلقة بالإطلاق.

الفصل الثالث: القراءات المتعلقة بالإجمال.

الباب الرابع: القراءات المتعلقة بتنوع الأساليب.

وفيه الفصلان التاليان:

الفصل الأول: في البناء للفاعل والمفعول والالتفات.

الفصل الثاني: في الاستئناف والمفاعله والتكثير وغيره.

الخاتمة: وتتضمن أهم النتائج والمقترحات التي انتهي إليها البحث. الكثنّافات، و المصادر والمراجع، ودليل محتويات الرسالة.

## منهج البحث:

يتلخص منهج البحث فيما يلى:

بالنسبة للقسم الأول من الرسالة المتعلق بالقراءات من جهة التعريف بها وتدوينها والشبهات التي أثيرت حولها؛ فقد تتبعت ماذكره العلماء في ذلك قديماً و حديثاً و أوردته مع التحرير والتدقيق ما أمكن.

وقد كانت المشكلة التي واجهتني في ذلك شحّة المعلومات في جانب وكثرتها في جانب آخر، مماكان يستلزم البحث والتنقيب والتتبع والتقصي والتحرير والتدقيق قدر الوسع والطاقة.

وشكلت كتب علوم القرآن ، ومقدمات كتب القراءات و مقدمات كتب التفسير والكتب المصنفة حول القراءات عموما؛ المصادر الرئيسة لهذا القسم.

بالنسبة للقسم الثاني المتعلق ببيان أثر القراءات في التفسير والأحكام؛ فقد سلكت النهج التالى:

(۱) استقرأت وتقصيت القراءات السبع والثلاث المتممة للعشر كما تقصيت القراءات الشاذة التي أوردها ابن جني (ت٣٩٢هـ) رحمه الله في كتابه «المحتسب» و كذا القراءات التي أوردها السيوطي (ت٩١١هـ) في كتابه «الدر المنثور» وأرجو أن لايكون فاتني شيء مما له علاقة بالموضوع إلا ما يكون من شأن الإنسان والله المستعان.

(٢) راجعت تلك المواضع في كتب التفسير ، وخاصة كتاب أبي

جعفر محمد بن جرير الطبري (ت٣١٠هـ) «جامع البيان» و كتاب ابن الجوزي (ت٩٧٠هـ) «زاد المسير» و كتاب القرطبي (ت٩٧١هـ) «الجامع لأحكام القرآن» و كتاب أبي حيان الأندلسي (ت٩٥١هـ) «البحرالمحيط»؛ فقد راجعت هذه الكتب وغيرها ونقلت منها ما يتعلق بموضوع البحث.

و كانت كتب القراءات السبع، والعشر، مع كتب توجيه القراءات و كتب التفسير و معاني القرآن، المصادر الرئيسة لهذا القسم.

وقد راعيت عند كتابتي الأمور التالية:

- (۱) التزمت عند إيراد الآيات القرآنية رواية حفص عن عاصم، وإذا أوردت الآية بغير هذه الرواية فإنى أنبه على ذلك.
- (٢) عزو الآيات إلى مواضعها من المصحف الشريف مع ضبط الآية بالشكل وذكر رقم الآية واسم السورة حسب المثبت في المصحف المطبوع في «مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف» وهو جار على عد الكوفيين و عدده عندهـــم (٦٢٣٦) آية.(١).
- (٣) وقد بلغ عدد مواضع تنوع القراءات بضعاً واربعمئة موضعاً، اشتملت على خمسين و تسعمئة قراءة تقريباً، نصيب القراءات العشر منها: أربع و أربعون وسبعمئة قراءة، فيكون عدد القراءات العشر باعتبار القراء أربعون و أربعمئة و سبعة آلاف (٧٤٤٠).

ونصيب القراءات الآحادية والشاذة منها: خمس ومئتا قراءة (٢).

وبلغ عدد القراءات الآحادية (٣) الموافقة للقراءات العشر، باعتبار القراء، سناً وسبعين وتسعمئة والفي قراءة.

وهذا العدد يدل - بفضل الله تعالى - على مدى ما بذل في هذه الرسالة من جهد في الجمع والتصنيف، والترتيب، والتحرير، فلله الحمد والفضل.

(٤) تخريج الأحاديث والآثار تخريجاً مختصراً، أقتصر فيه على عزو الحديث إلى مواضعه، مع بيان حاله: صحة أو حسناً أو ضعفاً مستعيناً في ذلك بأحكام أهل الشأن - إن وجدت - و إلا اجتهدت في تطبيق قواعدهم في ذلك.

ولا أثبت حكماً على حديث أو أثر - إن شاء الله تعالى - إلا بعد مراجعة كتب أئمة الجرح والتعديل ككتاب "الجرح والتعديل" لابن أبي حاتم

١) انظر تعريفاً بهذا المصحف طبع في آخره مع تقرير لجنة مراجعة مصحف المدينة النبوية.

٢) ولم أحصها باعتبار القراء.

٣) أعني قراءة الحسن وابن محيصن والأعمش واليزيدي.

و «ميزان الاعتدال» للذهبي و «تهذيب التهذيب» و «تقريب التهذيب» و «لسان الميزان» لابن حجر العسقلاني، وغيرها.

- (ه) الحرص على الموضوعية في البحث، من التزام المقصود الأصلي في كل موضع، وتحرير المراد، وتحقيق القضايا، وعدم الاستطراد، أو تعميم الأحكام في غير موضعها، وقد أفردت صلب الرسالة لموضوعات البحث، والهامش للمسائل الفرعية بالنسبة لموضوع المطلب أو المبحث أو الفصل.
- (٦) التزمت بالتوثيق العلمي لما أورده في جميع الرسالة بذكر اسم المرجع أو المصدر بالجزء والصفحة، إلا في تخريج الأحاديث فقد كنت أذكر الكتاب والباب، ورقم الحديث إن أمكن، والجزء والصفحة.
- (٧) ترجمت للأعلام الواردين في صلب الرسالة، وارجو أن لا يكون فاتني من ذلك إلا القليل، مما الإنسان عرضة له.
  - (٨) عرفت بالأماكن والبقاع، الواردة في صلب الرسالة.
- (۹) زودت الرسالة بكشافات تساعد القاريء على الوصول إلى مايريده من موضوعات، وهي كالتالي:
  - (أ) كشاف الآيات القرآنية.
  - (ب) كشاف القراءات الشاذة.
    - (ج) كشاف الأحاديث والآثار.
      - (د) كشاف الأعلام.
      - (هـ) كشاف الكتب.
    - (و) كشاف الأماكن و البقاع.
- (١٠) ألحقت في آخر الرسالة فهرساً للمصادر والمراجع ذكرت فيه
   معلومات النشر المتعلقة بالكتب التي رجعت إليها أثناء كتابتي للرسالة .

هذا : وقد بذلت غاية جهدي في هذه الرسالة، لشرف موضوعها، وجلال مقصودها، وكل ما أصبت فيه فهو من فضل الله تعالى وتوفيقه، وإن تكن الأخرى فمني، والله تعالى هو المرجو دائماً: أن يتجاوز عنا إن نسينا، أو أخطأنا، وهو سبحانه من وراء القصد، وهو حسبنا ونعم الوكيل.

هذا : وأسأل الله بأن له الحمد لا إله إلا هو الحنان المنان بديع السموات والارض ذو الجلال والاكرام أن يجعل عملي كله خالصا لوجهه الكريم، وأن يرزقني فيه القبول إنه سميع مجيب .

كتبه : الطالب : محمد بن عمر بن سالم بازمول . مكة المكرمة في ١/٧/١هـ .







ويتضمن المدخل، و أبواباً ثلاثة كما يلي:

المُدْخُل : القرآن العظيم تعريفه ونزوله وجمعه .

الباب الأول: القراءات تعريفاً وأقساماً.

الباب الثاني: تدوين القراءات و تطوره.

الباب الثالث: رد الشبهات التي تثار حول القراءات.

# المدخل القرآن العظيم تعريفه نزوله جمعه

أولا: تعريف القرآن العظيم:

اختلف العلماء في الوجه اللغوي لتسمية القرآن قرآنا:

١ - قال بعضهم: هو علم مرتجل(١) من أول الأمر وضع علما على كتاب
 الله تعالى، غير مهموز.

وعليه فإنه يُلفظ بدون همز، وبه قرأ ابن كثير وهو مروى عن الشافعي (٢).

٢ - وقال بعضهم: القرآن وصف على وزن (فعلان)، واختلفوا في وجه لاشتقاق:

فقيل: من القرء بمعنى الجمع والضم والتأليف.

قال أبوعبيدة معمر بن المثنى (ت ٢١٠هـ): « إنما سُمِّي قرآنا لأنه يجمع السور فيضمها...» وأشار الى أن هذه التسمية خاصة بالكتاب المنزل على محمد على فقال «والقرآن اسم كتاب الله خاصة ولايسمى به شيء من سائر الكتب غيره»(٣).

وقيل: القرآن وصف مشتق من التلاوة والقراءة .

وهذا القول اختيار ابن جرير الطبري (ت٣١٠هـ) حيث قال: « والواجب أن يكون تأويله... من التلاوة والقراءة وأن يكون مصدرا من قول القائل: «قرأت» كقولك: «الخسران» من «خسرت» و «الغفران» من «غفر الله لك» و «الكفران» من «كفرتك» و «الفرقان» من «فرَّق الله بين الحق والباطل».» اهـ(٤).

قال دا محمد دراز(ه) (ت١٣٧٧هـ) «القرآن في الأصل مصدر على وزن فعلان بالضم ك«الغفران» و «الشكران» و «التكلان» تقول: قرأته قرءا وقراءة وقرآنا بمعنى واحد، أي: تلوته.

١) يعني : غير منقول. وانظر الإبتقان (أبوالفضل) ١٤٦/١.

٢) انظر تاريخ بغداد ٦٢/٢ مناقب الشافعي للرازي ص١٩١ الإتقان (أبوالفضل)
 ٢) انظر تاريخ بغداد ١٤٦/١ مناقب الرسالة للشافعي ص١٤٠.

٣) مجاز القرآن ١/١.

٤) تفسير الطبري (شاكر) ٩٤/١-٩٧،٩٥.

محمد بن عبدالله دراز مفسر مفكر متبحر في الثقافات الإنسانية
 ۱۳۱۲–۱۳۷۷هـ). ترجمته في مقدمة كتابه «المختار من كنوز السنة».

وقد جاء استعمال القرآن بهذا المعنى المصدري في قوله تعالى ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَه وَقُرْآنَهُ . فإذا قَرأْنَاه فاتّبِع قُرآنَهُ ﴾ [ القيامة:١٧-١٨] أي : قراءته.

ثم صار علما شخصيا لذلك الكتاب الكريم، وهذا هو الاستعمال الأغلب ومنه قوله تعالى ﴿ إِنَّ هَذَا القُرآن يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾ [ الإسراء: ٩].

روعي في تسميته قرآنا كونه متلواً بالألسن، كما روعي في تسميته كتابا كونه مدونا بالأقلام، فكلتا التسميتين من تسمية شيء بالمعنى الواقع عليه الهـ(١).

قلت: قيل في اشتقاق لفظة «القرآن» غير ذلك أيضا ، ولعل الراجح من ذلك جميعه: أن القرآن مصدر مشتق مهموز من قرأ يقرأ قراءة وقرآنا ، ويرجح هذا مايلي:

- أنَّ من قال: إنَّه غير مهموز، قد أبعد في مورد الاشتقاق.
  - أنَّ القراء السبعة غير ابن كثير على همزه .
- أنَّ قراءة التخفيف (غير مهموز) قد وجهت بأن ترك الهمزة فيها من باب التخفيف، ونقل حركتها إلى ما قبلها، ولم يوجه إثباتها كأنه الأصل(٢).
- ومما يُضعف القول بأن أصل اشتقاق "القرآن" من "القرء" بمعنى الجمع والضم والتأليف ما قاله ابن جرير الطبري بعد حكايته لقول من قال: القرآن مصدر مشتق من القرآء ، وقول من قال: القرآن مصدر مشتق من قرء قال: "ولكلا القولين اللذين حكيناهما وجه صحيح في كلام العرب غير أن أولى قوليهما بتأويل قول الله تعالى ﴿إِنّ عَليْناً جَمْعَه وقُرْآنَهُ. فإذا قَرأْناه فاتبع قُرآنَهُ ﴿ [ القيامة :١٧-١٨] قول ابن عباس (يعني: تفسيره للآية بأن معناها: أن نقرئك فلا تنسى، و إذا تلى عليك فاتبع ما فيه).

لأن الله جل شأنه أمر نبيه في غير آية من تنزيله باتباع ما أوحي إليه ولم يرخص له في ترك اتباع شيء من أمره إلى وقت تأليفه القرآن له، فكذلك قوله: ﴿فَإِذَا قَرَأْنَاه فَاتَبِعْ قُرْآنَهُ ﴾ نظير سائر ما في آي القرآن التي أمر الله فيها باتباع ما أوحى إليه في تنزيله الهـ(٣).

- أضف إلى هذا أن طائفة من كبار العلماء وأساطين أهل العلم



١) النبأ العظيم ص١٢.

٢) انظر لسان العرب ٣٤٠/١٣ الإتقان ١٨٨١.

٣) تفسير الطيري (شاكر) ٩٦/١.

قد صححوا هذا القول منهم ابن جرير الطبري واللحياني(۱) واختاره الألوسي (۲) والزرقاني(۳) (ت١٣٦٧هـ) وغيرهم، رحم الله الجميع وغفر لنا ولهم.

أمًّا تعريف القرآن العظيم بالحد المنطقي: بالجنس(٥) والفصل(٦) بحيث يكون تعريفه حداً حقيقياً فإنه صعب جداً بلْ صرّح بعض أهلِ العلم بتعذره (٧) لأن التعاريف لا تكون إلا للكليات والقرآن عَلَمٌ جزئي مركب من الماهية (٨) ومشخصاتها والمشخصات لا تعرف إلا بالاطلاع عليها بالحواس كالإشارة مثلا أو بالتعبير عنها باسم العَلَم.

وما ذكره العلماء من تعريف للقرآن إنما هو ضابط مميز و ليس بحد مُعرّف. (٩).

وعليه: فالتعريف الحقيقي للقرآن هو استحضاره معهوداً في الذهن أو مشاهداً بالحس كأن تشير إليه مكتوبا في المصحف أو مقرؤا باللسان فتقول: هو ما بين هاتين الدفتين أو تقول: هو: «بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله رب العالمين... إلى قوله تعالى: « من الجنة والناس » وبغير هذا لا يمكن حده حدا حقيقيا تاما(١٠).

وقد ذكر العلماء رحمهم الله تعالى ضابطاً يُمَين القرآن عن غيره، خلاصته: [القرآن كلام الله المُنزَل على رسوله محمد على بواسطة جبريل عليه الصلاة والسلام المنقول إلينا تواتراً، المتعبد بتلاوته، المعجز بأقصر سورة منه، المجموع بين دفتي المصحف المفتتح بسورة الفاتحة المختتم بسورة

١) على بن المبارك وقيل ابن حازم. بغية الوعاة ص٣٤٦.

٢) روح المعاني ٨/١ .

٣) مناهل العرفان ٧/١.

٤) النبأ العظيم ص١٢.

الجنس: كلي مقول على كثيرين مختلفين بالحقيقة، في جواب ماهو من حيث هو
 كذلك. التعريفات ص٧٨.

الفصل : كلي يحمل على الشيء في جواب أي شيء هو في جوهره. التعريفات ص١٦٧.

٧) النبأ العظيم ص١٤.

٨) الماهية: حقيقة الشيء التي بها يكون هو. وانظر التعريفات ص١٩٥.

٩) مناهل العرفان ١/٥١ النبأ العظيم ص١٤.

١٠) انظر مناهل العرفان ١٤/١-١٥.

الناس](١).

وبتأمل هذا الضابط نجد أنه اشتمل على الشروط والقيود التالية:

- (۱) أنه أخرج كلام غير الله بعبارة «القرآن كلام الله» فلا يسمى كلام الملك و لاكلام الرسول عليه قرآنا.
- (٢) وعبارة «المُنزَّل على رسوله محمد عَلِيهِ بواسطة جبريل عليه الصلاة والسلام» بينت أن المقصود هنا مانزل على محمد عَلِيهِ دون غيره من الأنبياء.
- (٣) وعبارة «المنقول إلينا تواترا» أدخلت القراءات المتواترة حقيقة أو حكماً، وأخرجت القراءاة الشاذة، والآحادية التي لم تتلق بالقبول، فلا تسمى قرآنا، بالضوابط التي ذكرناها(٢).
- (٤) وعبارة: «المتعبد بتلاوته» أخرجت الحديث القدسي، والنبوي، فلا يسميان قرآناً.
  - (٥) وعبارة «المُعْجز بأقصر سورة منه» أخرجت ماليس بمعجز (٣).

<sup>()</sup> هذا الضابط عبَّرْتُ به من عندي مستفادا من كلام العلماء رحمهم الله وانظر روضة الناظر ص٦٠- ١١ النبأ العظيم ص١٤.

٢) وانظر النشر في القراءات العشر ١٩-٩١.

٣) يرد على هذا القيد : أن كون القرآن معجزا ليس لازما بينا إذ لا يعرفه إلا الأفراد من العلماء فضلا عن أن يكون ذاتيا، فكيف يصح جعله قيدا للتعريف عن الحقيقة، والتعريف إنما يكون بالذاتيات أو باللوازم البينة ؟.

ويَرِدُ أيضا : أن معرفة السورة متوقفة على معرفة القـرآن، وهــذا ... ورج المعانى ١/٨-٩.

قلت : والجواب : أن هذين الإيرادين غير واردين لأن هذا القيد لا يقصد به الحد وإنما المقصود به أن يكون ضابطا مميزا فقط.

والدور هو : توقف الشيء على نفسه . انظر التعريفات ص١٠٥ وضوابط المعرفة ص٣٣٣.

والدور هنا : أن معرفة القرآن متوقفة على معرفة السورة ومعرفة السورة متوقفة على معرفة القرآن.

ثانياً: نزول القرآن العظيم.

القرآن كلام الله سبحانه وتعالى، أنزله إلى رسوله محمد عَلِيهِ بواسطة جبريل عليه الصلاة والسلام فبلغه إليه كما تلقاه من ربه(١)وبلغه الرسول عَلِيهِ لأمته كما سمعه.

قال الله تبارك وتعالى مخبراً أن القرآن منزل منه: ﴿حم تَنْزِيلُ الكِتَابِ مِنَ اللّهِ العَزِيزِ العَلِيم﴾ غافر ١٠-٢، وقال تبارك وتعالى: ﴿تَنْزِيلُ الكتاب مِنَ اللّه العَزِيزِ الحَكِيم﴾ الزمر ١٠، وقال تبارك وتعالى: ﴿تَنْزِيلُ مِنَ الرّحْمِمُ الرّحْيمِ العَزيزِ الحَكِيمِ الله تبارك وتعالى: ﴿تَنْزِيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ فصلت ٤٢: وقال فصلت ٢٠٤، وقال تبارك وتعالى: ﴿والّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الكِتَابَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزّلٌ مِنْ رَبِّك بالْحَقّ ﴾ الأنعام:١١٤، وقال تبارك وتعالى: ﴿قُلْ: نَزْلَهُ رُوحُ القُدُسِ مِنْ رَبِّك بالْحَقّ ﴾ الأنعام:١١٤، وقال تبارك وتعالى: ﴿قُلْ: نَزْلَهُ رُوحُ القُدُسِ مِنْ رَبِّك بالحَقّ ﴾ النحل:١٠٤٠

كما أخبر عز وجل أن الذي نزل بالقرآن على الرسول على هو جبريل عليه الصلاة والسلام، قال تعالى: ﴿نَزَل به الرُّوحُ الأَمِينُ. على قُلْبِك لِتَكُونَ مِنَ المُنْذِرِينَ ﴾ الشعر اء:١٩٣-١٩٤، و قال: ﴿ قُلْ: مَنْ كَانَ عَدُوّاً لَجِبْرِيلَ فَإِنّه نَزَلَه عَلَى قَلْبِك بَإِذْنِ اللّه ﴾ البقرة:٩٧.

وبين سبحانه وتعالى معنى نزول جبريل بالقرآن على قلب الرسول على السول على أي أن الملك يقرأه عليه حتى يسمعه منه بأذنيه ويعيه قلبه على بعد سماعه، فيو الحيء اللسان القلب ، كما في قوله تعالى: ﴿ لا تُحرَّك بِه لسَانَك لتعْجَل بِه إِنَ عَلَيْنا جَمْعَهُ وَقُرْآنَه. فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَبِع قُرَآنَهُ. ثُمَّ إِنَّ عليْنا بَيانَه ﴾ القيامة:١٧-١٩(٢).

وْقوله تعالى: ﴿ولاتَعْجَلْ بالقرآن مِنْ قَبْلِ أَن يُقْضَى إليك وَحْيُه وقُلْ ربِّ زدْني علماً ﴾ طه:١١٤.

وتوعد الله تبارك وتعالى من قال ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ البِشَرِ المدثر :٢٥، بقوله سبحانه ﴿سِأَصْلِيهِ سَقَر ﴿ المدثر :٢٦.

وحدّد بدء إنزال القرآن فقال تعالى: ﴿شَهْرُ رَمَضَان الّذي أُنْزِل فيهِ القرآنُ ﴾

١) تكلم ابن تيمية رحمه الله عن تلقي جبريل للقرآن من الله تعالى في مجموع الفتاوي
 ١٢٠/١٢ ، ٢٠٥-٢١٥ ، ٢٧٤/١٥، و انظر الإتقان (أبوالفضل) ١/٥٢١-١٢٨.

٢) أضواء البيان ٧١/١.

السببقرة:١٨٥، و قال: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاه في لَيلَةٍ مُّبَارَكَةٍ ﴾ الدخان:٣ (١) وقال عزوجل: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاه في لَيلَّةِ القدر:١.

وبيِّن الله تبارك وتعالى أنه أنزل القرآن منجماً مفرقاً على رسوله محمد مَنِّن الله تبارك وتعالى أنه أنزل القرآن منجماً مفرقاً فَرَقْنَاهُ لِتَقْرِأَهُ عَلَى مَنْ وَفَرَّآناً فَرَقْنَاهُ لِتَقْرِأَهُ عَلَى النَّاسِ على مُكْثِ ونَزَلنَاهُ تَنْزيلا لها الإسراء:١٠٦.

وذكر الحكمة من تنجيم القرآن على رسوله على فقال سبحانه وتعالى: ﴿ وقال الّذين كَفَرُوا: لوْلا نُزَلَ عَلَيْهِ القُرآنُ جُمْلَةً واحدَّةً كَذَلِك لنُثَبِّتَ بِهِ فُوَادَكَ ورتَلْنَاهُ ترْتِيلًا • ولايأتُونَك بمثل إلا جِئْنَاك بالحَقِّ وأَحُسَنَ تَفْسِيراً ﴾ الفرقان:٣٣-٣٣.

والناظر في القرآن الكريم إذا رأى هذه العناية من الله تبارك وتعالى بموضوع نزول القرآن الكريم يتساءل: ما معنى النزول؟. هل كانت للقرآن تنزلات قبل نزوله على الرسول عَلِيَّةٍ ؟ وكيف نزلت الكتب السماوية السابقة؟. وما الحكمة في نزول القرآن منجما ؟ وهل تكرر نزول القرآن على الرسول صلوات ربى وسلامه عليه؟.

للإجابة عن هذه الاسئلة نعقد النقاط التالية:

## معني النزول:

إنَّ لفظ، «النزول» الوارد في الآيات السابقات لم يأت فيه نص يحدد معناه؛ فالمرجع في تفسيره: لسان العرب .

والظاهر أن المراد الشرعي لهذه الكلمة «نزول» هو حقيقتها اللغوية؛ لأن بعض النصوص السابقة استعملت المفعول المطلق لفعل النزول، مما يدل على وقوع الفعل حقيقة لا مجازا (٢) كما في قوله تعالى: ﴿ونزُلْنَاه تَنْزِيلا ﴾ الإسراء:١٠، وقوله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نزَلنا عليك القرآنَ تنْزِيلاً ﴾ الانسان :٢٣٠ ومادة الفعل [ن ز ل ] تدل على هبوط شيء ووقوعه من علو واستعمالات

الأهل العلم في الليلة المقصودة في هذه الآية الكريمة قولان: قال بعضهم: هي ليلة النصف من شعبان و قال آخرون: هي ليلة القدر، ونُقل هذا القول عن قتادة وابن زيد ومجاهد والحسن وأبي عبدالرحمن السلمي وأكثر علماء العراق.

وقال أبوبكرالطرطوشي: «وعلى هذا القول (يعني:أنها ليلة القدر) علماء الاسلام»اهـ كتاب «الحوادث والبدع» ص٢٦٣.

وقد دلل الطرطوشي رحمه الله على صحة هذا القول وقرره أبلغ تقرير في كتابه السابق ص٢٦٦،٢٦٤.

Y) أنظر حول هذه القاعدة «تأويل مشكل القرآن» ص١١١ الإتقان (ابو الفضل) ١٩٨/٣. .

هذه المادة تدور حول هذا الأصل(١).

فنزول القرآن هو انتقاله وهبوطه من علو بواسطة جبريل عليه الصلاة و السلام إلى محمد عليه (٢).

قال ابن تيمية (٣) (ت ٧٢٨هـ) رحمه الله: «ليس في القرآن ولا في السنة لفظ «نزول» إلا و فيه معنى النزول المعروف، وهذا هو اللائق، فإنه نزل بلغة العرب ولا تعرف العرب نزولا إلا بهذا المعني، ولو أريد غير هذا المعني لكان خطابا بغير لغتها ثم هو استعمال اللفظ المعروف له معنى في معنى آخر بلا بيان، وهذا لايجوز.

وبهذا يحصل مقصود القرآن واللغة الذي أخبر الله تعالى أنَّه بيَّنه وجَعَله هدى للناس اهـ(٤).

قلت: وقال بعض العلماء: إن المراد بـ «نزول القرآن» الإعلام به، وقال: لايليق إرادة المعنى الحقيقي للنزول في «نزول القرآن» لما يلزم هذا المعنى من المكانية والجسمية، والقرآن ليس جسما سواء كان المراد به المعنى القديم القائم بذاته تعالى أو الكلمات الحكمية الأزلية أو اللفظ العربي المبين لأن صفاته ومتعلقاتها تنزه عن الحوادث وأعراض الحوادث، ولأن الألفاظ أعراض سيالة تنقضى بمجرد النطق بها(ه).

قلت : القول في «نزول القرآن» كالقول في سائر الأمور الغيبية، نثبت معانيها الظاهرة، ونفوّض الكيفية لله تعالى (٦).

١) معجم مقاييس اللغة ٥ /٤١٧، أساس البلاغة ص٢٥١ لسان العرب ٢٠٢/١٥.

 <sup>(</sup>التبيان في نزول القرآن» هذا مذهب أهل السنة والجماعة، كما قرره ابن تيمية في رسالة والتبيان في نزول القرآن» ضمن مجموعة والرسائل الكبرى» ٢١٣/١.

خلافا للجهمية والقدرية في قولهم: معنى نزول القرآن، أي: خلق القرآن. «الرد على الجهمية» ص ٩٤-١٠٢، «مقالات الاسلاميين» ص ٢٨٠ «الفرق بين الفرق» ص٢١٢.

وخلافا لبعض الكلابية في قولهم: نزول القرآن : الإعلام به و إفهامه للملك أو نزول الملك بما فهم. • «مقالات الاسلاميين» ص٤٨٤-٤٨٥ «مجموع الفتاوي»٢٤٧/١٢.

وانظر حول الموضوع مجموع الفتاوي ١١٨/١٢-٢٥٧، ٢٢١/١٥ و مختصر الصواعق المرسلة ٢٢١/١-٢٠٠، ٢٠٥ وخلاصتهما في شرح الطحاوية ص١٧٩-٢٠٠.

٢) أحمد بن عبدالحليم بن عبد السلام ابن تيمية أبو العباس تقي الدين الحراني إمام كبير في التفسير والحديث والفقه والعقائد، (٦٦١-٧٢٨هـ).

٤) التبيان في نزول القرآن (ضمن مجموع الفتاوي) ٢٥٧/١٢.

٥) انظر البرهان في علوم القرآن ٢٢٩/١ مناهل العرفان ٢٤/١.

آ) ولذلك لما قال ابن بطال: «المراد بالإنزال إفهام العباد معاني الفروض التي في القرآن، وليس إنزاله كإنزال الأجسام المخلوقة ؛ لأن القرآن ليس بجسم ولامخلوق»
 لمّا قال ذلك تعقبه ابن حجر في فتح الباري ٢٦٣/١٣؛ بقوله: «الكلام الثاني متفق عليه

#### تنزلات القرآن الكريم:

عند التأمل في الآيات السابقات يلاحظ:

أن الآيات التي تحدثت عن نزول القرآن الكريم على الرسول على المسول على جاءت مطلقة لم يحدد فيها زمن للنزول ·

أن الآيات التي تحدثت عن نزول القرآن مطلقا دون ذكر نزوله على الرسول على المنزول وفي بعضها الرسول على النزول وفي بعضها الآخر مقيدة بذكر زمن النزول وهو(شهر رمضان) في (ليلة القدر) وهي (الليلة المباركة)، مما يدل على أن للقرآن حالين في النزول:

الحال الأولى: في نزوله على الرسول مَلِيَّةٍ و هذا النزول لم يحدد بزمن معين في الآيات السابقات لأنه كان ينزل عليه في مدى بضع وعشرين عاماً مفرقاً منجماً.

عن أبي سلمة بن عبد الرحمن(١) قال: أخبرتني عائشة(٢) وابن عباس(٣) رضي الله عنهم قالا « لبث النبي صلى عَلِي الله عشر سنين ينزل عليه القرآن وبالمدينة عشر سنين »(٤).

بين أهل السنة سلفا وخلفا (يعنى: ليس انزال القرآن كانزال الأجسام المخلوقة).

وأما الأول؛ فهو على طريقة أهل التأويل، والمنقول عن السلف إتفاقهم على أن القرآن كلام الله غير مخلوق تلقاه جبريل عن الله و بلغه جبريل إلى محمد عليه الصلاة والسلام وبلغه عليه إلى أمّته الهد

أبوسلمة بن عبدالرحمن بن عوف الزهري المدني ، قيل: اسمه عبدالله و قيل: اسمه إسماعيل، ثقة مكثر مات سنة ٩٤ أو ١٠٤ هـ التقريب ص ٩٤٥.

۲) عائشة بنت ابي بكر الصديق، أم المؤمنين. ولدت بعد البعثة بأربع سنين أو خمس،
 وماتت سنة ٨٥هـ على قول الأكثرين. الإصابة ٩/٤ه٣.

عبدالله بن عباس بن عبدالمطلب بن هاشم بن عبد مناف القرشي الهاشمي، أبو العباس ابن عم رسول الله على حبر هذه الامة وترجمان القرآن ولد قبل الهجرة بثلاث سنين ومات سنة ١٨هـ الإصابة ٢٠٠/٤.

٤) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب فضائل القرآن باب كيف نزل الوحي، وأول مانزل حديث رقم (٤٩٧٨-٤٩٧٩).

قلت : ويلاحظ أنَّ اقامة الرسول عَلَيْتُ بالمدينة عشرا مما لاخلاف فيه، وأما إقامته بمكة بعد النبوة فالمشهور ثلاث عشرة سنة ؛ لأنه عليه الصلاة والسلام أوحي إليه وهو ابن أربعين عاما، وتوفي وهو ابن ثلاثة وستين عاما على الصحيح.

فيحتمل: أن عائشة وابن عباس رضي الله عنهم حذفا ما زاد على العشر إختصاراً في الكلام؛ لأن العرب كثيرا ما يحذفون الكسور في كلامهم.

عن ابن عباس بربعث رسول الله على الله على الله على الله على الله عشر سنة ، فمكث بمكة ثلاث عشرة سنة يوحى إليه ، ثم أمر بالهجرة فهاجر عشر سنين ، ومات وهو ابن ثلاث وستين » (١).

الحال الثانية : حال نزول القرآن مقيداً بأنه في شهر رمضان في ليلة مباركة ليلة القدر •

#### وهذه الحال يحتمل:

أن يكون المقصود منها: حال ابتداء نزول القرآن على رسول الله على ال

والاحتمال الأخير هو الذي دلت عليه الآثار الواردة ، ومنها مايلي :

(۱) عن واثلة بن الأسقع (۲) قال رسول الله على النات صحف إبراهيم أول ليلة من رمضان وأنزلت التوراة لست مضين من رمضان، وأنزل الإنجيل لثلاث عشرة ليلة خلت من رمضان وأنزل الزبور لثمان عشرة خلت من رمضان، وأنزل القرآن لأربع وعشرين خلت من رمضان» (۳).

ويمكن أن يجمع بغير ذلك . انظر : فضائل القرآن لابن كثير ص٦، فتح الباري ١/٤.

قلت: الذي يظهر - والله أعلم - أن عائشة رضي الله عنها، وابن عباس رضي الله عنهما، إنما ذكرا زمن نزول القرآن في مكة من غير فترة، وذلك أن الرسول عليه في مكة في مكة ثلاث عشرة سنة، منها ثلاث سنوات لم ينزل عليه فيها قرآن، فمدة نزول القرآن في مكة عشر سنين، ومدة مكثه فيها نبياً ثلاث عشرة سنة، كما في الأثر التالي (في الصلب) عن ابن عباس رضى الله عنهما والله أعلم.

#### ۱) حدیث صحیح ۰

أخرجه البخاري في كتاب مناقب الأنصار باب هجرة النبي عليه وأصحابه الى المدينة حديث رقم (٣٩٠٢).

 ٢) واثلة بن الأسقع بن كعب الليثي، صحابي مشهور نزل الشام وعاش إلى سنة خمس وثمانين، وله مئة وخمس سنين. الإصابة ٣/٦٤٣.

#### ٣) حديث حسن.

أخرجه أحمد في المسند ١٠٧/٤ وابن جرير في تفسيره (شاكر) ٣/٢٤٤ والبيهةي في السنن الكبير ٩/١٨٨ وفي الأسماء والصفات ص ٣٠٢ والطبراني في المعجم الكبير ٢/١٥٧ والأصبهاني في الترغيب والترهيب ٢/١٣٧ وعزاه السيوطي في الدر المنثور ١/٢٥٤ إلى محمد بن نصر وابن ابي حاتم والبيهقي في شعب الإيمان وعزاه الألباني في السلسلة الصحيحة ٤/١٠١ إلى النعالي في حديثه (٢/١٣١) وعبدالغني المقدسي في فضائل القرآن (١/٥٢) وابن عساكر (١/١٦٧/١).

(٢) عن حسان(١)عن سعيد بن جبير(٢)عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: "قصل القرآن من الذكر (وفي رواية: "أنزل القرآن جملة") فوضع في بيت العزة في السماء الدنيا، فجعل جبريل عليه الصلاة والسلام ينزله على النبي المائي ويرتله ترتيلاً "(٣).

(٣) عن منصور(٤) عن سعيد بن جبير عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ القَدْرِ ﴾ [ القدر : ١ ] قال ﴿ أَنزَلَ القرآنَ جملة و احدة في ليلة القدر إلى السماء الدنيا فكان بموقع النجوم، فكان الله ينزّله على

وحسَّن الالباني إسناده في الصحيحة حديث رقم (١٥٧٥) ٠

فائدة : في الحديث جواز أن يقال في تأريخ ما بعد نصف الشهر : لثمان عشرة خلت ولأربع وعشرين خلت خلافا لابن درستويه في كتابه «الكتاب» ص ١٣٦ حيث زعم أن هذا خلاف تأريخ العرب و ذلك في قوله :«... ثم تكتب ما بعد النصف على قياس ما قبل النصف إلا أنك تؤرخ بما بقي من الشهر دون ما مضى فتكتب لأربع عشرة ليلة بقيت ولثلاث عشرة ليلة بقيت ولأربعة عشر يوما حتى تنتهي الى آخر يوم في الشهر، وهكذا تاريخ العرب أبدا يذكرون الأقل من زيادة الشهر ونقصانه».

1) الحديث مروي من طريق حسان بن أبي الأشرس، وحسان بن حريث كما سيأتي التنبيه عليه - إن شاء الله -.

أما حسان بن حريث فهو أبوالسوار العدوي البصري، أختلف في اسمه، ثقة. التقريب ص٦٤٦.

أما حسان بن أبي الأشرس فهو منذر بن عمار الكاهلي مولاهم أبو الاشرس والد حبيب صدوق. التقريب ص ١٧٥.

٢) سعيد بن جبير الأسدي مولاهم الكوفي، ثقة ثبت فقيه، قتل بين يدي الحجاج سنة خمس وتسعين، ولم يكمل الخمسين.

۳) إسناده صحيح.

أخرجه ابن ابي شيبة في مصنفه ٢/٣٠، والطبري في تفسيره (شاكر) ٢/٥١، ، والحاكم في المستدرك ٢٢٣،٦١١/٢ وصححه ووافقه الذهبي، وأخرجه البيهقي في الأسماء والصفات ص٣٠/٣ والطبراني في المعجم الكبير ٣٢/١٢.

وصححه الزركشي في «البرهان في علوم القرآن «٢٢٩/١٠ .

وعزى السيوطي في آلدر المنثور آ/٥٧١ الأثر للفريابي ومحمد بن نصر وابن مردويه والضياء في المختارة.

تنبيه (أ): وقع عندالطبراني: «حسان أبوالأشرس» وهوتصحيف والصواب «حسان ابن ابي الأشرس».

تنبيه (ب) : «حسان» في الرواية هو ابن حريث كما صرح باسمه في رواية الحاكم والبيهقي، لكن جاء في رواية ابن ابي شيبة والطبري والطبراني التصريح بأنه «حسان ابن أبي الأشرس» وعليه يكون الحديث مروقياً من طريقيهما.

ع) منصور بن المعتمر بن عبدالله السلمي أبو عتاب بمثناة ثقيلة ثم موحدة ، الكوفي ، ثقة ثبت مات سنة ١٣٢ هـ ، التقريب ص٤٤٥.

رسوله بعضه في أثر بعض ثم قرأ: ﴿وقالَ الذين كَفَرُوا لَوْلا نُزْلَ عَلِيهِ القُرْآن جُمْلَة واحدةً كَذَلِك لِنُثَبّت بِهِ فُوَّادَك ورَتَلْنَاه تَرتِيلًا ﴾ [ الفرقان :٣٢] (١).

(٤) عن داود بن ابي هند(٢) عن عكرمة (٣) عن ابن عباس رضي الله عنهم قال: «أنزل الله القرآن إلى السماء الدنيا في ليلة القدر فكان الله إذا أراد أن يوحي منه شيئا أوحاه أو أن يحدث منه في الأرض شيئا أحدثه (٤).

(٥) عن داود عن عكرمة عن ابن عباس قال: «أنزل الله القرآن إلى السماء الدنيا في ليلة القدر، وكان الله إذا أراد أنْ يوحي منه شيئا أوحاه فهو قوله: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ في لَيلَةِ القَدرِ ﴾ [القدر: ١] وكان بين أوله وآخره عشرون سنة »(٥).

۱) إسناده صحيح ٠

أخرجه ابن الضريس في « فضائل القرآن » ص١٢٥-١٢٦ وأخرجه النسائي في التفسير ص٢٧٤ رقم (٧٠١) والطبري في تفسيره (بولاق) ١٢٦-١٦٦/ و في إسناده محمد بن حميد ضعيف كمافي التقريب ص٤٧٥ لكن تابعه اسحاق بن راهويه عند الحاكم في المستدرك ٢/٠٣٥ والبيهقي في دلائل النبوة ٢١/٧ وتابعه محمد بن قدامة عند النسائي في التفسير، وتابعه ابوبكر وعثمان ابنا أبي شيبة عند الحاكم في المستدرك ٢٢٠/٢ والبيهقي في الاسماء والصفات ص٣٠٣٠.

وصححه الحاكم على شرط الشيخين ووافقه الذهبي ، وصححه السيوطي في «الإتقان» (ابوالفضل) ١١٧/١ والأرنؤوط في تحقيقه لزاد المعاد ٧٨/١.

٢) داود بن ابي هند القشيري مولاهم، ابوبكر أو ابومحمد ثقة متقن كان يهم بأخرة ، مات سنة أربعين ومئة وقيل قبلها.

٣) عكرمة أبو عبدالله مولى ابن عباس، أصله بربري ثقة ثبت عالم بالتفسير، لم يثبت تكذيبه عن ابن عمر، ولا تثبت عليه بدعة مات سنة ١٠٤ هـ وقيل بعد ذلك.
 ٣٥٧.

٤) إسناده صحيح .

أخرجه ابن الضريس في «فضائل القرآن» ص١٢٥ بنحوه والنسائي في «فضائل القرآن» ص٢٠٨ والطبري في تفسيره (شاكر) ٤٤٧/٣ (بولاق) ١٦٦/٣٠ بسند صحيح واخرجه الحاكم في المستدرك ٢٢٢/٢ وأخرجه البيهقي في الاسماء والصفات ص ٣٠٣ - ٣٠٤.

وصححه الحاكم ووافقه الذهبي وصححه السيوطي في «الاتقان» (أبوالفضل) ١١٧/١.

٥) إسناده صحيح.

أخرجه ابن الضريس في «فضائل القرآن» ص٢١ه بنحوه والطبري في تفسيره (شاكر) ٣٠/٤٤-٤٤٤ (بولاق) ١٦٦/٣٠ بإسنادين في أحدهما عبدالوهاب الثقفي ثقة اختلط قبل موته بثلاث سنين كما في التقريب ص٣٦٨ وتابعه ابن ابي عدي في الاسناد الآخر وهو ثقة كما في التقريب ص ٤٦٥ و ثقه أبوحاتم والنسائي كما في خلاصة تهذيب الكمال ص٤٢٥ فإسناده صحيح .

وأخرجه الطبراني في المعجم الكبير ٣١٢/١١ بنحوه بإسناد حسن فيه عمران القطان

(٦) عن حكيم بن جبير(١) عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: "نزل القرآن في ليلة من السماء العليا إلى السماء الدنيا جملة واحدة ثم فرق في السنين.

وتلا ابن عباس هذه الآية : ﴿ فَلا أَقْسِم بِمُواقِع النُّجُوم ، وإنَّه لقَسَمٌ لو تُعْلَمُون عَظِيمٍ [ الواقعة :٥٧-٧٦] قال : نزل مفرقا (٢).

(Y) عن داود بن أبى هند عن عكرمة عن ابن عباس قال: «أنزل القرآن جملة واحدة إلى السماء الدنيا في ليلة القدر ثم أنزل بعد ذلك بعشرين سنة فكان المشركون إذا أحدثوا شيئا أحدث الله لهم جوابا: ﴿ ولا يأتُونَك بمَثَلِ إلا جنُّنَاكَ بالحقِّ وأحسَنَ تَفسِّيراً ﴾ [ الفرقان: ٣٣] ﴿ وقرآناً فُرقْنَاه لِتَقْرَأه على الناس على مُكْثَ وِنزَلْنَاه تنزيلًا ﴿ [الإسراء:١٠٦] »(٣).

صدوق يهم كما في التقريب ص٤٢٩ وبقية رجاله ثقات كما قال في مجمع الزوائد ١٤٠/٧ ودواه في الأوسط أيضاً كما قال محقق المعجم الكبير.

حكيم بن جبير آلأسدي، وقيل: مولى ثقيف، الكوفي ضعيف رمي بالتشيع. التقريب

٢) ضعيف بهذا السياق.

أخرجه الطبري (شاكر) ٣/٤٤٧ (بولاق) ١١٦/٣٠، ١١٦/٣٠ والحاكم في المستدرك ٢/ ٣٠ وفي السند حكيم بن جبير ضعيف كما في التقريب ص١٧٦ و قال في مجمع الزوائد ١٢٠/٧ : «وفيه حكيم بن جبير وهو متروك».

و تساهل الحاكم فصححه على شرط الشيخين ووافقه الذهبي .

قلت : لكن الآثار السابقة واللاحقة تشهد للمتن فترقيه إلى مرتبة الحسن لغيره الا قوله : «وتلا ابن عباس هذه الآية...الخ » فانه لم يرد في الآثار ما يشهد له ، بل هو مخالف لما صح في سبب نزول هذه الآية عن ابن عباس نفسه : أخرج مسلم في صحيحه في كتاب الريمان باب بيان كفر من قال مطرنا بالنؤ حديث رقم (٧٣) بسنده عن ابن عباس قال :«مطر الناس على عهد النبي عليه فقال النبي عليه :«أصبح من الناس شاكر ومنهم كافر قالوا: هذه رحمة الله وقال بعضهم : لقد صدق نَوْء كذا وكذا » قال [أي : إبن عباس] : فِنزلت هذه الآية: ﴿فلا أُقْسِمُ بِمُواقِعِ النَّجُومِ حتى بلغ: ﴿وِتَجَعْلُونَ رِزْقَكُمْ أَنْكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴾ [الواقَعة: ٥٥- آ٨]».

تنبيه : وقع عند الطبري في تفسيره (بولاق) ١٦٦/٣٠ « عن حكيم بن جبير عن ابن عباس ..» بدون ذكر سعيد بن جبير ولعله سقط من الناسخ أو الطابع والله أعلم. ۳) إسناده صحيح .

أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ٣٣/١٠ والنسائي في «فضائل القرآن» ص٢٧ وفي التفسير ص١٥٦ رقم (٣٩٠) وابوعبيد القاسم بن سلام في «فضائل القرآن» ص٣٤٣ رقم (٨٠٣) والحاكم في المستدرك ٢٢٢/٢ والبيهقي في دلائل النبوة ١٣١-١٣١ وفي الاسماء والصفات ص٣٠٣.

وصححه الحاكم ووافقه الذهبي وابن كثيرفي «فضائل القرآن» ص٦٠ والسيوطي في الإتقان (أبوالفضل) ١١٧/١ وزاد نسبته إلى ابن أبي حاتم، والزيادة له.

- (٨) عن عكرمة قال: "إنَّ القرآن نزل جميعا فوضع بمواقع النجوم فجعل جبريل يأتي بالسورة، وإنما نزل جميعا في ليلة القدر»(١).
- (٩) عن سعيد بن جبير قال: "نزل القرآن جملة واحدة في ليلة القدر في شهر رمضان في سماء الدنيا"(٢).
- (١٠) عن الشعبي (٣) قال: "بلغنا: أن القرآن نزل جملة واحدة إلى السماء الدنيا (٤). .

قلت: فهذه الآثار(٥) تبين أن نزول القرآن إلى بيت العزة إنما كان في شهر رمضان في ليلة القدر وحديث واثلة بن الأسقع يبين أن نزول القرآن على رسول الله ملينة إنما كان لأربع وعشرين ليلة خلت من رمضان.

۱) إسناده صحيح .

أخرجه الطبري في تفسيره (بولاق) ١١٧/٢٧.

۲) إسناده حسن.

أخرجه ابن الضريس في «فضائل القرآن» ص١٢٦ والطبري في تفسيره (شاكر) ٣/ه٤٤.

فائدة : روى الطبري في تفسيره (بولاق) ١٦٦/٣٠: «عن سعيد بن جبير: «أنزل القرآن جملة واحدة ثم أنزل ربنا في ليلة القدر فيها يفرق كل أمر حكيم».

قلت : و فيه مهران ابن أبي عمر العطار، قال العقيلي في «الضعفاء» ٢٢٩/٤ : «روى عن الثوري أحاديث لايتابع عليها»

قلت : روايته هنا عن الثوري، وفي السند محمد بن حميد ضعيف كما في التقريب ص ٤٧٤ لكن يشهد له الآثار السابقة.

عامر بن شراحيل الشعبي، بفتح المعجمة ابو عمرو ثقة مشهور فقيه فاضل، مات بعد المئة، وله ثمانون سنة.

٤) إسناده صحيح .

أخرجه الطبري في تفسيره (بولاق) ١٦٦/٣٠.

فائدة : روى الطبري في تفسيره (بولاق) ١٦٦/٣٠ عن الشعبي في قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاه في ليلة القدر ﴾ القدر ١٠ قال: «نزل أول القرآن في ليلة القدر » قلت : و فيه عمران أبو العوام صدوق يهم كما في «التقريب» ص٤٢٩، وعمرو ابن عاصم الكلابي صدوق في حفظه شيء كما في «التقريب» ص٤٢٣، لكن يشهد له الآثار السابقة

وهي - وإن كان أغلبها عن ابن عباس - فإنها مما لا مجال للرأي فيه فلها حكم المرفوع كما نص على ذلك علماء المصطلح (انظر تدريب الراوي ١٢٩/١) و يؤكد هذا أن هذه الآثار لا علاقة لها بالإسرائيليات لأنها تتعلق بنزول القرآن العظيم، و لا مدخل للإسرائيليات فيه، و ما كان ابن عباس ممن يتلقاها - كما قال الشيخ أحمد شاكرفي تحقيقه لمسند أحمد ٥/٧٨٧ - بل ثبت عنه رضي الله عنه التنفير عن أحاديث أهل الكتاب أخرجه البخاري في كتاب الشهادات باب لايسال أهل الشرك عن الشهادة وغيرها تحت رقم (٢٦٨٥)، زد على هذا لايعلم له مخالف من الصحابة والتابعين والله أعلم.

قال علم الدين السخاوي(١) معقبا على حديث واثلة: "فهذا الإنزال يريد به سَلِيَّةٍ أول نزول القرآن عليه، وقوله عزوجل: ﴿إِنَا أَنْزَلْنَاه في لَيْلَةِ القَدْرِ ﴾ [القدر: ١] يشمل الإنزالين. "اهـ(٢).

وقال الحافظ ابن حجر العسقلاني (٣) بعد إيراده لحديث واثلة وأثر ابن عباس: «هذا كله مطابق لقوله تعالى ﴿ شَهُ رُمَضَانَ الذَي أُنْزِلَ فيه القُرآن ﴾ [البقرة:١٨٥] ولقوله تعالى: ﴿ إِنَا أَنْزَلْنَاهُ في لَيْلةِ القَدرِ ﴾ [القدر:١] فيحتمل أن تكون ليلة القدر في تلك السنة كانت تلك الليلة، فأنزل فيها جملة إلى سماء الدنيا ثم أنزل في اليوم الرابع والعشرين إلى الأرض أول: ﴿ إِقْرَأُ باسم ربّك السّذي خلق ﴾ . "اه (٤).

قلت : ويعلم مما تقدم أن للقرآن نزولين .

وقد أخبر تبارك وتعالى أن للقرآن وجود ا في اللوح المحفوظ، في قوله: ﴿ إِنَّهُ لِقُرآنٌ مَجِيدٌ وَفِي مَوْلِهُ البروج: ٢١-٢٢ وقوله ﴿ إِنَّهُ لِقُرآنٌ كُرِيمٌ فِي كَتَابٍ مَكْنُونَ لِايمَسِّهُ إِلَا المُطَهِّرُونَ ﴾ الواقعة ٧٧-٧٧ وقوله ﴿ كَلَّا إِنَّهَا تَذَكَرَةُ وَمَنْ شَاءَ ذَكرَهُ فِي صُحُفٍ مُكَرَّمَةٍ وَمَرْفُوعَةً مُطَهِّرة وبأيدي سَفْرَةٍ وكرام بَرَرَةٍ ﴾ عبس: ١١-١٦ وقوله: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنًا لَعَلِي حَكِيمٌ ﴾ الزخرف: ٤.

وعليه ؛ يكون للقرآن بعد إثباته في اللوح المحفوظ: وجود و نزولان (٥) : وجود في اللوح المحفوظ .

ونزول في رمضان إلى بيت العزة في سماء الدنيا، جملة و احدة . ونزول إلى الرسول مِلِيَّةٍ منجماً مفرقاً.

<sup>()</sup> علي بن محمد بن عبدالصمد الهمداني المصري السخاوي الشافعي، أبو الحسن علم الدين عالم بالقراءات والأصول والتفسير واللغة (٥٨ه-١٤٣٣). الأعلام ٢٣٣١/٤.

٢) جمال القراء ٢/١٢- ٢٣.

آحمد بن علي بن محمد الكناني العسقلاني أبو الفضل، شهاب الدين، ابن حجر، من ائمة الحديث والتاريخ، صاحب «فتح الباري بشرح صحيح البخاري» (٧٧٣-٢٥٨هـ).
 الطالع ٨٧/١ الأعلام ١٧٨/١.

٤) فتح الباري ١٩٥.

٥) ونفى القرطبي الخلاف في ذلك. تفسير القرطبي ٢٩٧/٢.

نزول الكتب السماوية السابقة:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وقالَ الدِينَ كَفَرُوا: لَوْلا نُزِل عَليه القُرآن جُمْلَة واحدة كَذَلِك لِنُتَبَتَ بِهِ فُوَادَك ورتَلْنَاه تَرْتِيلاً ﴾ الفرقان:٣٣، يدل على أن الكتب السابقة كانت تنزل جملة واحدة إذ أنّ سكوته تبارك وتعالى عن الرد على المشركين في قولهم الذي حكاه عنهم: ﴿لَوْلا نُزِل عَليه القُرآن جُمْلة واحدة ﴾ وعدوله سبحانه وتعالى إلى بيان حكمة نزوله مفرقا منجما دليل على صحة ما بلغهم من خبر الكتب السابقة؛ أخ إكل حكاية وقعت في القرآن فلا يخلو أن يقع قبلها أو بعدها - وهو الأكثر - ردّ لها، فإن وقع ردّ فلا إشكال في بطلان نلك المحكي وكذبه، وإن لم يقع معها ردّ فذلك دليل صحة المَحْكي وصدقه؛ لأن القرآن سُمِّي: فُرقانا، و هُدى، و بُرْهاناً، وبياناً، و تبياناً، لكل شيء، و هو حجة الله على الخلق على الجملة و التفصيل و الاطلاق و العموم، وهذا المعنى يأبى أن يُحْكَى فيه ماليس بحق، ثم لا ينبّه عليه إلا).

ويقرر السيوطي (٢) وجه دلالة الآية على نزول الكتب السماوية السابقة جملة واحدة بقوله: "ولو كانت الكتب كلها نزلت مفرقة لكان يكفي في الرد عليهم أن يقول: إن ذلك سُنة في الكتب التي أنزلها على الرسل السابقة كما أجاب بمثل ذلك قولهم: ﴿وقَالُوا مَالِ هَذَا الرّسُولِ يأكُلُ الطّعَامَ ويمشي في الأسْواق ﴾ [ الفرقان:٧] فقال: ﴿وما أَرْسَلْنَا قَبْلَكُ مِنْ المُرْسَلِين إلا إنّهم لَيأكُلُونَ الطّعَام ويمشون في الأسْواق ﴾ (٣) [ الفرقان:٢٠].

وقولهم : ﴿ أَبِعَثَ اللَّهُ بَشَراً رَسُولًا ﴾ [ الإسراء:٩٤] .

فقال: ﴿ وَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلا رَجَالًا نُوحِي إِلَيْهِم ﴾ [يوسف:١٠٩].

وقولهم: كيف يكون رسولا ولا هم له إلا النساء؟. (٤).

فقال : ﴿ وَلَقَد أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِنْ قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُم أَزُواجاً وَذَرِيَةً ﴾ [ الرعد:٣٨] إلى غير ذلك ».

وقال رحمه الله: "ومن الأدلة على ذلك أيضا (أي: على نزول الكتب السماوية السابقة جملة) قوله تعالى في إنزال التوراة على موسى يوم

ا) من كلام الشاطبي في «الموافقات،١٥٣ - ١٥٥ باختصار.

۲) عبدالرحمن بن ابي بكر بن محمد بن سابق الدين الخضيري السيوطي جلال الدين، محدث مؤرخ اديب مصنف متفنن (۸٤٩هـ).

٣) خُذِفت هذه الآية من الإِتقان (أبوالفضل) ١٢٢/١ وهي موجودة في الإِتقان (الحلبي) ٢/١٥ والسياق يدل عليها.

٤) انظر زاد المسير ١٤/٣٣٦.

الصعقة: ﴿فَخُذْ مَا آتَيْتُكَ وَ كُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ وَ كَتَبْنَا لَهُ فِي الْأَلُواحِ مِنْ كُلّ شَيْءٍ مَوْعَظَةً و تَغْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ، فَخُذْهَابِقُوّةٍ [ الأعراف : ١٤٠-١٤٥] ﴿وَالْقَى الْأَلُواحِ ﴾ [ الأعراف : ١٥٠] ﴿وَلَمَّا سَكَتَ عَنْ مُوسَى الغَضَبُ أَخَذَ الْأَلُواحَ وَفِي نُسْخَتِها هُدَى ورَحْمَةٌ ﴾ [ الأعراف : ١٥٤] ﴿وَإِذْ نَتَقْنَا الجَبَلَ فَوْقَهُم كَأَنّهُ ظُلّة ، وَظَنّوا أَنّه واقِعٌ بِهم خُذُوا مَا آتَيْنَاكُم بِقُوّةٍ ﴾ [ الأعراف : ١٧١]. فهذه الآيات كلها دالة على إتيانه التوراة جملة "اهـ(١).

وقد خالف بعضهم في ذلك، فقال: لا دليل على نزول الكتب السماوية السابقة جملة، بل الصواب أنها نزلت مفرقة كالقرآن(٢).

ومن أدلة هذا القول، أن الله تبارك وتعالى، ذكر بني إسرائيل بأمور حدثت لأجدادهم، هم يعرفونها، ذكر فيها المخالفات التي وقعت منهم، وذكر العقوبة التي حصلت بعد وقوع المخالفة بزمن، وعلمهم بهذا الأمر الأصل فيه أن يكون بكتاب منزل، ومن هذه الأمور، ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى يَاقُومِ إِنّكُمْ ظَلَمْتُم أَنفُسَكُمْ بِاتّخَاذِكُمُ العِجْلَ، فَتُوبُوا إِلَى بَارِئكُمْ، فَاقتُلُوا... الآية البقرة: ٤٥، وقوله تبارك وتعالى: ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَى لَن نؤمنَ لَكَ حَتّى نَرَى اللّه جَهْرةً فأخَذَتْكُمُ الصّاعِقَةُ وأنتُمْ تَنْظُرُون. ثُمَّ بَعَثْنَاكُم مِن بعد مَوْتِكُمْ لَعَلّكُمْ تَشْكُرُونَ البقرة: ٥٥-٥٦.

الحكمة من إنزال القرآن إلى سماء الدنيا:

تعرض أهل العلم لبيان الحكمة من إنزال القرآن إلى سماء الدنيا جملة واحدة، فمن ذلك:

١) الإتقان (أبوالفضل) ١٢٢١/١-١٢٣.

۲) الاتقان (أبوالفضل) ۱۲۲/۱، حيث قال: «وقد رأيت بعض فضلاء العصر أنكر ذلك وقال:
 إنه لا دليل عليه، بل الصواب أنها نزلت مفرقة كالقرآن» هـ كلام السيوطي .

قلت : لعله أراد عصريه الشيخ: البقاعي (ته٨٨هـ)، فقد ذكر في تفسيره عند آية سورة الفرقان ذلك، وممن نقل عنه ذلك أيضا الشيخ: أحمد بن سليمان بن كمال باشا (ت٩٤٠هـ)، حيث نُقلَ عنه القول بأن التوراة أنزلت منجمة في ثماني عشرة سنة واستدل عليه بنصوص التوراة.

نقله عنه في روح المعاني ١٩/٥١ وقارن بحاشية الشهاب على البيضاوي ٢١/٦.

قلت : يلاّحظ أن السيوطي نقل نصوصاً عن السّلَف في أن التوراة نزلت جملة واحدة وذلك في الإتقان (أبوالفضل) ١٢٣/١ وصححها .

قول الرازي(١): "إن القرآن أنزل في ليلة القدر جملة إلى سماء الدنيا ثم نزل إلى الأرض نجوماً وإنّما جَرَت الحال على هذا الوجه؛ لما علمه الله تعالى من المصلحة على هذا الوجه؛ فإنه لايب عد أن يكون للملائكة الذين هم سكان سماء الدنيا مصلحة في إنزال ذلك إليهم، أو كان في المعلوم أن في ذلك مصلحة للرسول عليه الصلاة والسلام في توقع الوحي من أقرب الجهات أو كان فيه مصلحة لجبريل عليه السلام؛ لأنه كان هو المأمور بإنزاله وتأديته هم الهراك.

وقول السخاوي (ت٦٤٣هـ): « فإن قيل: ما في إنزاله جملة إلى سماء الدنيا؟. قلت : في ذلك تكريم بني آدم وتعظيم شأنهم عند الملائكة و تعريفهم عناية الله عزوجل بهم و رحمته لهم ولهذا المعنى أمر سبعين الفأ من الملائكة لمّا أنزل سورة الأنعام أن تَزُفّهَا(٣).

٣) حديث ضعيف .

أخرجه الطبراني في الصغير ٨١/١ عن ابن عمر مرفوعا .

قال في مجمع الزوائد ٧/٠٠: «وفيه يوسف بن عطية الصفار وهوضعيف» اهـ

قلت : بل متروك كما قال في التقريب ص٦١١.

وأخرجه ابو الشيخ عن أبي بن كعب مرفوعا كما في الإتقان (أبوالفضل) ١٠٨/١ ولم أقف على سنده. وأخرجه البيهقي في الشعب والطبراني عن أنس .

قال في مجمع الزوائد٧/٢٠ : «رواه الطبراني عن شيخه محمد بن عبدالله بن عرس عن أحمد بن محمد بن أبي بكر السالمي، ولم أعرفهما، وبقية رجاله ثقات الهـ

قلت : الحديث عن أنس أورده أبو جعفر النحاس بسنده في معاني القرآن٢/٣٩٧ وأورده القرطبي في «التذكار» ص١٨٨ بإسناد النحاس وفي السند أحمد بن محمد بن أبي بكر المذكور آنفا وضعفه السيوطي في الاتقان (أبوالفضل) ١٠٩/١.

وأخرجه الحاكم في المستدرك ٢/ ٣١٥ والبيهقي عن جابر كمافي الاتقان (أبوالفضل) ١٠٩/١ وصححه الحاكم على شرط مسلم وتعقبه الذهبي بأن فيه انقطاعا وقال: «وأظن هذا موضوعا»

قلت : وقد قرأت في تحقيق «معاني القرآن» للنحاس ٣٩٧/٢ تصحيحاً لهذا الحديث بنقل كلام الحاكم وترك كلام الذهبي ولذلك لزم التنويه.

وأخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن ص١٧٢ رقم (٤٤٤) وابن الضريس في فضائل القرآن ص١٥٧ عن ابن عباس موقوفا عليه وفي السند علي بن زيد بن جدعان عن يوسف بن مهران، والأول ضعيف كما في التقريب ص٤٠١، والثاني لين الحديث ولم يرو عنه الا

<sup>1)</sup> محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التميمي البكري أبو عبدالله ، فخر الدين الرازي مفسر أصولى من ائمة المعقول وعلوم الأوائل (٤٤ه-٢٠٦هـ). . الأعلام ٣١٣/٦.

۲) التفسير الكبير ٥/٥٨. وقوله: «وكان فيه مصلحة..» يعقب عليه بأن المصلحة واردة لا محالة، ولكنا لا ندرك وجهها إلا بدليل، وما قاله الرازي أورده احتمالا فلا ينهض دليلا.

وفيه أيضا: إعلام عباده من الملائكة وغيرهم أنه علام الغيوب لايعزب عنه شيء إذ كان في هذا الكتاب العزيز ذكر الأشياء قبل وقوعها.

وفيه أيضا : التسوية بينه وبين موسى عليه السلام في إنزال كتابه جملة والتفضيل لمحمد والتفضيل لمحمد والتفضيل لمحمد والتفضيل لمحمد والتفضيل لمحمد والتفضيل المحمد والتفضيل المحمد والتفضيل المحمد والتفضيل المحمد والتفريك المنتقبة والتفريك المنتقبة والمعلى المعلى الم

وفيه أيضا: أن جناب العزة عظيم ، ففي إنزاله جملة واحدة وانزال الملائكة له مفرقا بحسب الوقائع ما يوقع في النفوس تعظيم شأن الربوبية الهـ(١).

وقول أبي شامة (٢): "فإن قلت: ما السر في إنزاله جملة إلى السماء الدنيا؟.

قلت: فيه تفخيم لأمره و أمر مَنْ أنزل عليه؛ وذلك بإعلام سكان السماوات السبع أن هذا القرآن آخر الكتب، المنزل على خاتم الرسل، لأشرف الأمم قد قربناه إليهم لننزله عليهم، ولولا أن الحكمة الألهية اقتضت وصوله إليهم منجما بحسب الوقائع [لهبط به](٣) إلى الأرض جملة كسائر الكتب المنزلة قبله، ولكن الله تعالى باين بينه و بينها فجمع له الأمرين إنزاله جملة ثم

علي بن زيد هذا كما في التقريب ص٦١٢.

وقع في فضائل القرآن لأبي عبيد ص١٧٢ رقم(٤٤٤) «يونس بن يوسف بن مهران» وهو خطأ، لعله تحريف أو تصحيف من الناسخ، وقد كرره ص٣٤٠ رقم (٧٩٧) على الصواب.

ثم رأيته في «فضائل القرآن» لأبي عبيد (طبعة دار الكتب العلمية) ص١٢٩، على لصواب.

وقال السيوطي في الارتقان (ابوالفضل) ١٠٧/١: «أخرجه البيهقي في الشعب بسند فيه من لايعرف عن على الهـ

قلت : أخرجه عنه الخطيب في تاريخ بغداد ٢٧١/٧ وحكم بوضعه عنه في الميزان ٣٠٨/١ وفي لسان الميزان ١٣/٢.

١) جمال القراء ٢١-٢٠/١.

٢) عبدالرحمن بن إسماعيل بن ابراهيم المقدسي الدمشقي، ابوالقاسم شهاب الدين،
 أبوشامة، مقريء، مفسر، مؤرخ(٩٩ه-٦٦٥).

٢) في المطبوعة من «المرشد الوجيز» ص٢٤ : الم نهبط به] وهي لا تتفق مع السياق، وأشار المحقق في الفروق بين النسخ التي اعتمد عليها ص٦١٢ أنها في نسخة: الهبط] فاثبتها، لأنها تتفق مع السياق، ثم رأيت السيوطي نقل في الاتقان (أبوالفضل) ١١٩/١ كلام ابى شامة وأثبت اللفظ كما أثبته.

إنزاله مفرقا.

وهذا من جملة ما شرف به نبينا مَلِيلَةٍ "اهـ(١).

قلت : وحاصل ماذكره أهل العلم في النقول السابقة في الحكمة من إنزال القرآن جملة إلى سماء الدنيا:

- تكريم بنى آدم وتعظيم شأنهم عند الملائكة .
- التسوية بين رسولنا عليه الصلاة والسلام وبين سائر الرسل عليهم صلوات الله وسلامه في إنزال كتابه جملة والتفضيل له عليه في إنزاله عليه منجما مفرقاً؛ فيكون فيه مزيد اعتناء وكبير شرف له عليه حيث كان يأتيه الوحي في كل وقت.
  - تفخيم وتعظيم أمر القرآن الكريم والله أعلم.

# الحكمة من نزول القرآن منجما على رسول الله عَلَيْ :

بين الله تبارك وتعالى الحكمة في نزول القرآن منجما مفرقا على رسوله وَيَّلِ مِيْنُ الله تبارك وقال الدين كَفُرُوا لَوْلا نُزَل عَلَيْه القُرآنُ جُمْلة واحدة كَذَلك لِنُتُبَّتَ به فُؤادك وَرَتَلْنَاهُ تَرْتيلاً ولا يأتُونك بَمَثَل إِلاَّ جِئْنَاكَ بالحَق وأحْسَن تَفْسِيرًا الفرقان:٣٣-٣٣.

وقد بسيط أهل العلم القول في ذلك(٢)ولهم فصول طويلة الذيل في تعداد الحكم من تنجيم القرآن على رسوله عَلَيْتُ ومن هؤلاء: الرازي (ت٢٠٦هـ) حيث قال في تفسيره ذاكراً وجوه الحكم في ذلك:

"أحدها: أنّه عليه السلام لم يكن من أهل القراءة والكتابة فلو نزل عليه ذلك جملة واحدة كان لايضبطه ولجاز عليه الغلط والسهو، وإنّما نزلت التوراة جملة لأنها مكتوبة يقرؤها موسى عليه الصلاة والسلام.

وثانيها: أنَّ مَنْ كان الكتاب عنده فربما اعتمد على الكتاب وتساهل في الحفظ فالله تعالى ما أعطاه الكتاب دفعة واحدة بل كان ينزل عليه وظيفة ليكون حفظه له أكمل، فيكون أبعد له عن المساهلة و قلة التحصيل.

وثالثها : أنه تعالى لو أنزل الكتاب جملة واحدة على الخلق لنزلت

١) المرشد الوحيرص٢٤-٢٥.

٢) وأخص المتأخرين، أنظر مثلا: مناهل العرفان ٢١/١-٥٥ المدخل لدراسة القرآن الكريم
 ص ٢٩-٦٩ مباحث في علوم القرآن لصبحي الصالح ص ٢٩-٢٦ مباحث في علوم القرآن
 للقطان ص ١١٦-١١٦.

الشرائع بأسرها دفعة واحدة على الخلق فكان يثقل عليهم ذلك، أما لما نزل مفرقا منجما لاجرم نزلت التكاليف قليلا قليلا فكان تحملها أسهل.

ورابعها: أنه إذا شاهد جبريل حالاً بعد حال يقوى قلبه بمشاهدته فكان أقوى على أداء ماحمل، وعلى الصبر على عوارض النبوة و على احتماله أذيّة قومه وعلى الجهاد.

وخامسها : أنه لما تم شرط الإعجاز فيه مع كونه منجما ثبت كونه معجزا، فانه لو كان ذلك في مقدور البشر لوجب أن يأتوا بمثله منجما مفرقا.

وسادسها : كان القرآن ينزل بحسب أسئلتهم و الوقائع الواقعة لهم فكانوا يَزْدَادُونَ بصيرةً؛ لأن بسبب ذلك كان ينضم إلى الفصاحة الإخبار عن الغيوب.

وسابعها: أن القرآن لمّا نَزَلَ مُنَجّماً مُفَرّقاً و هو عليه الصلاة والسلام كان يتحداهم من أول الأمر فكأنه تحداهم بكل واحد من نجوم القرآن فلما عجزوا عنه كان عجزهم عن معارضة الكل أولى، فبهذه الطريق ثبت في فؤاده أن القوم عاجزون عن المعارضة لا محالة.

وثامنها: أن السفارة بين الله تعالى وبين أنبيائه وتبليغ كلامه إلى الخلق منصب عظيم فيحتمل أن يقال: أنه تعالى لو أنزل القرآن على محمد واحدة لبطل ذلك المنصب على جبريل عليه السلام فلما أنزله مفرقا منجما بقي ذلك المنصب العالى عليه.

فلأجل ذلك جعله الله سبحانه وتعالى مفرقا منجما "اهـ(١).

وممن تكلم عن حكمة تنجيم القرآن الحافظ عماد الدين ابن كثير (٢) (ت٤٧٧هـ) حيث قال رحمه الله:

"وما هذا إلا اعتناء وكبير شرف للرسول عَلِي حيث كان يأتيه الوحي من الله عزوجل بالقرآن صباحا ومساء وليلا ونهارا، سفرا وحضرا، وكل مرة كان يأتيه الملك بالقرآن لا كانزال الكتاب مما قبله من الكتب المتقدمة فهذا المقام أعلى وأجل وأعظم مكانة من سائر إخوانه الانبياء صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

التفسيرالكبير ٢٤/٧٤. والوجه الأخير في كلامه فيه نظر، إذ مجال وظائف جبريل على التفسيرالكبير ٢٤.
 توقيفي. ثم هل بقى جبريل على بلا وظيفة بعد نزول القرآن كاملا؟!.

إسماعيل بن عمر بن كثير بن ضو بن درع القرشي البصروي ثم الدمشقي، أبوالفداء عماد الدين، مفسر، محدث، مؤرخ، فقيه (٧٠١-٤٧٧هـ).
 البدرالطالع ١٩٣١ الأعلام ٢٠٠١.

فالقرآن أشرف كتاب أنزله الله، ومحمد على أعظم نبي أرسله الله تعالى، وقد جمع الله للقرآن الصفتين معا، ففي الملأ الأعلى أنزل جملة واحدة من اللوح المحفوظ الى بيت العزة في السماء الدنيا، ثم أنزل بعد ذلك الى الأرض منجما بحسب الوقائع والحوادث اله (١).

## تكرار نزول القرآن:

ذهب بعضهم إلى إنكار كون شيء من القرآن يتكرر نزوله، وعلل ذلك بما أتى:

- بأنه تحصيل حاصل، وهذا الافائدة فيه .
- وبأنه يحتمل أن الصحابي الذي سمع الآية تتلى أمامه من الرسول مِلْقَة من يعلم الرسول مِلْقَة لم يسمعها قبل ذلك فظنها نزلت في وقت سماعه لها ولم يعلم أنها نزلت قبل.

قال القطان(٢)حفظه الله معقبا على القول بتكرار النزول عند عدم إمكان الجمع بين الروايات بتعدد سبب النزول، لتباعد الزمن بين الروايات الواردة في ذلك: "لا أرى لهذا الرأي وجها مستساغا؛ حيث لا تتضح الحكمة من تكرار النزول وإنما أرى أن الروايات المتعددة في سبب النزول ولا يمكن الجمع بينها؛ يتأتى فيها الترجيح» اهد (٣).

قال الدهلوي (٤) هقد يقررون حادثة في ذلك الباب (يعني:الصحابة) ويقولون: نزلت في كذا، وربما يقولون في هذه الصورة: فأنزل الله قوله كذا، فكأنه إشارة إلى أنه استنباطه والقاؤها في تلك الساعة بخاطره المبارك أيضا نوع من الوحي والنفث في الروع فلذلك يمكن أن يقال: فانزلت، ويمكن أن يعبر في هذه الصورة بتكرار النزول» اهده).

قلت: تلاحظ الأمور التالية:

- يبدو أن سبب الخلاف ظن بعض أهل العلم أن النزول الثاني هو نزول ابتدائي جديد يجعل للآية موضعا جديدا في السورة؛ وليس كذلك

۱) تفسیر ابن کثیر ۳۱۸/۳.

٢) مناع خليل القطان، عني بالتأليف في علوم القرآن وتاريخ التشريع (معاصر).

٣) مباحث في علوم القرآن (للقطان) ص ٩١٠.

أحمد بن عبدالرحيم المعروف بـ« ولي الله الدهلوي » مصلح مجتهد مجدد (ت١١١٤-١٧٦هـ).
 رت١١١٤-١٧٦١هـ).

الفوزالكبير في أصول التفسير ص٢٢.

وإنما غالب ما قيل فيه بتكرار النزول هو من قبيل التذكير بما سبق نزوله.

- القول بأن تكرار النزول لا فائدة فيه مردود؛ لأن العلماء رحمهم الله نصوا على بعض فوائده، من ذلك:

قول ابن الحصار (١) رحمه الله: «قد يتكرر نزول الآية تذكيرا وموعظة» اهـ (٢).

قول علم الدين السخاوي (ت٣٤٣هـ) بعد حكاية القول بنزول الفاتحة مرتين: «إن قيل: فما فائدة نزولها مرة ثانية؟.

قلت: يجوز أن يكون نزلت أول مرة على حرف واحد، ونزلت الثانية ببقية وجوهها نحو ﴿الصّراط ﴾ و نحو ذلك» اهد (٣).

قول ابن تيمية الحراني (ت٧٢٨هـ) رحمه الله في معرض كلامه عن المنقول عن الصحابة في أسباب نزول القرآن: "وإذا ذَكَر أحدهم لها سببا نزلت لأجله (يعني: الآية) وذكر الآخر سببا، فقد يمكن صدقهما بأن تكون نزلت عقب تلك الأسباب أو تكون نزلت مرتيان مرة لهذا السبب، ومرة لهذا السبب، اهـ(٤).

قول الزركشي(٥) (ت٤٩٧هـ) رحمه الله: «قد ينزل الشيء مرتين تعظيما لشأنه وتذكيرا به عند حدوث سببه خوف نسيانه... والحكمة في هذا كله:

أنه قد يحدث سبب من سؤال أو حادثة تقتضي نزول آية و قد نزل قبل ذلك ما يتضمنها، فتؤدي تلك الآية بعينها إلى النبي عَلِينَةٍ تذكيراً لهم بها، وبأنها تتضمن هذه.

و العالم قد يحدث له حوادث، فيتذكر أحاديث وآيات تتضمن الحُكْم في تلك الـواقعة وإن لم تكن خطرت له تلك الحادثة قبل مع حفظه للنص» اهـ(٦). قلت: القول باحتمال أن الصحابي الذي سمع الآية تتلى أمامه... الخ،

ا) علي بن محمد بن محمد بن إبراهيم بن موسى الخزرجي أبو الحسن الحصار، فقيه أصولي اشبيلي الأصل منشأه بمصر (ت٦١٦هـ).

٢) انظر الإتقان (أبوالفضل) ١٠٢/١.

٣) جمال القراء ١٠٢/١.

٤) مقدمة في أصول التفسير ص٩٤، مجموع الفتاوى٣٤٠/١٣٤.

ه) محمد بن بهادر بن عبدالله الزركشي، أبو عبدالله، بدرالدين، عالم بفقه الشافعية،
 والأصول، صاحب «البرهان في علوم القرآن» (ه٧٤-٤٧هـ). الدررالكامنة٣٩٧/٣٠.

<sup>7)</sup> البرهان في علوم القرآن ٢٩/١-٣٠ باختصار.

إحتمال وارد لكنه خلاف الأصل؛ إذ الأصل أنّ الصحابي يتكلم بما يعلم، خاصة في أمر القرآن العظيم؛ فهو حين يقول: حدّث كذا فأنزل الله كذا، الظاهر أنه يريد الاخبار بنزول الآية حينذاك، ولايصار إلى خلاف الظاهر إلا بدليل، خاصة أن الجمع بين النصوص ممكن بالقول بتكرار النزول، ولا مانع منه كما سيأتى التدليل عليه قريبا - إن شاء الله -.

والقول بالترجيح مع إمكان الجمع خلاف القاعدة في الاختلاف من أنه: لايصار إلى الترجيح مع إمكان الجمع(١).

وقد ورد ما يدل على وقوع تكرار نزول القرآن، وهو قوله عَلِيَّةِ: «نزل القرآن على سبعة أحرف »(٢).

ووجه الدلالة في الحديث: أن نزول القرآن على سبعة أحرف لم يكن من أول وهلة، بل الظاهر أنه نزل أولاً بلسان قريش كما قال عثمان بن عفان رضي الله عنه للرهط القرشيين الثلاثة حين أمرهم أن يكتبوا المصاحف: "إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت(٣) في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش فإنما نول بلسانهم (١).

قال أبوشامة (ت٦٦٥هـ): "يعني: أول نزوله قبل الرخصة في قراءته على سبعة أحرف اهـ(٥).

وتكملة هذا الاستدلال كما قال الحافظ ابن حجر (ت٥٦هـ): «أن يقال: إنه نزل أولا بلسان قريش أحد الأحرف السبعة ثم نزل بالأحرف السبعة المأذون في قراءتها تسهيلا وتيسيرا فلما جمع عثمان(١) الناس على حرف

انص عليها ابن حجر في مواضع من فتح الباري ، انظر توجيه القاري ص١٣١ مختلف.
 الحديث وموقف النقاد منه ص٣٧٣-٣٧٦.

٢) حديث متواتر. نظم المتناثر من الحديث المتواتر ص١١١، حيث رواه بضع وعشرمن صحابيا.

٣) زيد بن ثابت بن الضحاك بن لوذان الأنصاري النجاري أبوسعيد وأبوخارجة، صحابي مشهور، كتب الوحي، قال مسروق: كان من الراسخين في العلم، مات سنة خمس أو ثمان وأربعين وقيل: بعد الخمسين. الاصابة ١١/١ه.

٤) إسناده صحيح .

أخرجه البخاري في كتاب فضائل القرآن باب جمع القرآن تحت رقم (٩٨٧).

٥) المرشد الوجيزص٩٢.

تا عثمان بن عفان بن أبي العاص بن أمية بن عبد شمس الأموي أمير المؤمنين، ذوالنورين، أحد السابقين الأولين، والخلفاء الراشدين، والعشرة المبشرين بالجنة، أستشهد في سنة ٣٥هـ. الاصابة ٢/٢٢٤.

واحد رأى أن الحرف الذي نزل القرآن أولا بلسانه أولى الأحرف فحمل الناس عليه لكونه لسان النبي عليه الله من الأولية المذكورة»(١).

وقال ابن حجر ايضا في التدليل على كلام أبي شامة: "ويدل على ماقرره أنه أنزل أولا بلسان قريش ثم سهل على الأمة أن يقرؤوه بغير لسان قريش، وذلك بعد أن كثر دخول العرب في الاسلام، فقد ثبت أن ورود التخفيف بذلك كان بعد الهجرة كما في حديث أبي بن كعب(٢): "أن جبريل أتى النبي عَلِيلًة وهو عند أضاة بني غفار (٣) فقال: إن الله يأمرك أن تقريء أمتك القرآن على

١) فتح الباري ٩/٩.

وقيل بالمد والهمز مثل اناء .

وهو موضع بالمدينة النبوية ينسب الى بني غفار بكسرالمعجمة وتخفيف الفاء؛ لأنهم نزلوا عنده «اهـ فتح الباري ٢٨/٩.

كذا جزم الحافظ ابن حجرأنه موضع بالمدينة، ومن قبله البكري في «معجم ما أستعجم» ١٦٤/١ وساق حديث أبي بن كعب مشيراً إلى أنه الموضع المقصود في الحديث، وقد ضبطه القاضي عياض في «المشارق» ٤٧/١ ونص على أنها موضع بالمدينة وكذلك قال السمهودي في «وفاءالوفاء» ٤١٢٧/١ نقلا عن «المشارق» وذكر السمهودي منازل بني غفار في المدينة وعد منها: «أضاة بني غفار» وفاءالوفا٤/٧٥٧-٥٩٩.

لكن ذكر السمهودي أن بمكة موضعا يسمى كذلك «أضاة بني غفار» في مادة «تناضب» من فصل أسماء بقاع المدينة وفاءالوفا ١١٦٣/٤.

وجزم ياقوت في «معجم البلدان» ٢١٤/١ أن أضاة بني غفار موضع قريب من مكة فوق «سَرِف» قرب «التَنَاضُب»، وذكرالأزرقي في تاريخ مكة ٢١٣/٢ أثناء حديثه عن مقبرة «الحصاص» أن قبر ميمونة بنت الحارث الهلالية زوج النبي صلى الله عليه وسلم وخالة ابن عباس، وأم المؤمنين، على الثنية التي بين وادي سرف وبين أضاة بني غفار (ماتت ميمونة بسَرِف فدفنت هنالك) وصرح بأن أضاة بني غفار هي التي ذكرت في حديث أبي بن كعب هذاً.

قلت : سرف بفتح السين وكسر الراء المهملة في طريق الذاهب من مكة إلى المدينةالمنورة بعد التنعيم قريبا من حى «النورية» اليوم.

والذي يتحصل من كلامهم رحمهم الله تعالى: أن «أضاة بني غفار» موضعين أحدهما في مكة والآخر في المدينة النبوية، كما قيل في «جبل ثور».

أبي بن كعب بن قيس بن عبيد بن زيد بن معاوية الأنصاري الخزرجي أبوالمنذر سيدالقراء، ويكنّى ابالطفيل أيضا من فضلاء الصحابة، أختلف في سنة وفاته اختلافا كثيرا فقيل: سنة ١٩هـ وقيل: ٣٢ هـ وقيل: غير ذلك.

٣) قال ابن حجر : «وأضاة بني غفار : هي بفتح الهمزة والضاد المعجمة بغير همزة ،
 وآخره تاء تأنيث هو مستنقع كالغدير وجمعه « أضا » كـ«عصا».

حرف، فقال: أسأل الله معافاته ومغفرته؛ فإن أمتي لاتطيق ذلك...الحديث أخرجه مسلم(۱).»اهـ(۲).

قلت: المقصود أن الحديث يدل على أن القرآن لم ينزل من أول وهلة على الأحرف السبعة، بل مرة بعد أخرى كما يفهم هذا من سائر رواياته. وعليه؛ فإن في الحديث دلالة على تكرار نزول القرآن والله أعلم.

والظاهر أن المراد في حديث أبي بن كعب هو الموضع الذي في المدينة، كما جزم القاضي عياض والبكري وابن حجر وغيرهم لأنه لم يعرف في العهد المكي ذلك التنوع في القراءات والله أعلم.

ا) في كتاب الصلاة باب بيان أن القرآن نزل على سبعة أحرف، حديث رقم (٨٢٠) وأخرجه أبوداود في كتاب الصلاة باب أنزل القرآن على سبعة أحرف حديث رقم (١٤٧٧-١٤٧٨) والترمذي في كتاب القراءات باب ماجاء في أن القرآن أنزل على سبعة أحرف حديث رقم (٢٩٤٥) والنسائي في كتاب الصلاة باب جامع ما جاء في القرآن ٢/١٥٤١، ١٥٢ والرواية الثانية بنحوه، وانظر ماتقدم في هذه الرسالة ص٥٥.

فائدة : جاء عن حذيفة قال رسول عَلَيْ : «لقيت جبريل عند أحجار المراء، فقلت: ياجبريل إنّي أرسلت إلى أمة أمية .. وساقه بنحو حديث أبي بن كعب.

وهذا حديث منكر معلول .

أخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن ص٣٠٦ رقم (٧٢٠)، (وفي طبعة دار الكتب العلمية ص٢٠٦) وأحمد في المسند (الميمنية) ٥٩٣، ٤٠٠، ٥٠٥ والطحاوي في مشكل الآثار ١٨٣/٤ ، والطبراني في المعجم الكبير ١٦٧/٣ والبزار (كشف الأستار) ٨٩/٣.

وعلته عاصم بن بهدلة، فإنه صدوق له أوهام كما قال في «التقريب» ص ٢٨٥ وقد خالف رواية الثقات لهذا الحديث من وجهين :

الأول : أنه جعل الحديث بهذا السياق من مسند حذيفة والمعروف عنه حديث آخر أخرجه أحمد في المسند (الميمنية) ٥/٣٨٥ ، ٤٠١ يختلف عن سياق حديث أبي بن كعب الذى خرجته قبل قليل .

الثاني : قوله : « عند أحجار المراء» خلافا للرواية المعروفة عن أبي بن كعب «عند أضاة بني غفار».

علما بأن لعاصم بن بهدلة رواية أخرى للحديث على وفق رواية الثقات، ممايدل على أنه اضطرب في روايته للحديث وأدخل رواية حذيفة في رواية أبي بن كعب والله أعلم .

۲) فتح الباري ۲۸/۹ .

## ثالثا: جمع القرآن العظيم:

يطلق جمع القرآن بمعنى حفظه في الصدور، وقد تعهد الله تبارك وتعالى لنبيه محمد مِلِيِّةٍ بذلك فقال عزوجل: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعهُ وقُرْآنَهُ ﴾ القيامة:١٧.

وبلغ الرسول عَلِي ما أنزل إليه من ربه، وقرأ القرآن الكريم على أصحابه، فحفظه منهم من حفظه، وكتب منه منهم من كتب.

عن أبي سعيد الخدري(١) ان رسول الله عَلِي قال: «لاتكتبوا عني غير القرآن»(٢).

قال أبو شامة (ت٦٦٥هـ): "وحفظه في حياته جماعة من أصحابه، وكل قطعة منه كان يحفظها جماعة كثيرة، أقلهم بالغون حد التواتر، ورخص لهم قراءته على سبعة أحرف» اهـ(٣).

وما انتقل رسول الله عَلِيَّ إلى الرفيق الأعلى إلا ومجموع القرآن مكتوب عند مجموع أصحابه.

عن زيد بن ثابت قال: «كنا عند رسول الله عَلَيْكَ نؤلف القرآن من الرقاع»(٤).

<sup>1)</sup> سعد بن مالك بن سنان بن عبيد الأنصاري، أبو سعيد الخدري له ولأبيه صحبة، واستصغر بأحد، ثم شهد ما بعدها، وروى الكثير، مات بالمدينة سنة ثلاث أو أربع أو خمس وستين، وقيل: سنة أربع وسبعين. الاصابة ٢/٥٣.

۲) حدیث صحیح .

أخرجه مسلم في صحيحه كتاب لزهد باب التثبت في الحديث وحكم كتابة العلم حديث رقم (٣٠٠٤).

٣) المرشد الوجيز ص٣٣.

٤) حديث صحيح،

أخرجه أحمد في المسند ه ٤٨١ والترمذي في كتاب المناقب باب فضل الشام واليمن حديث رقم (٤٩٥٤) وقال «حديث حسن غريب» وأخرجه الحاكم في المستدرك ٢/٢٢١٦ وصححه على شرط الشيخين ووافقه الذهبي ، وأخرجه ابن حبان في صحيحه (موارد الظمآن) ص٤٧٥ رقم (٢٣١١) وأخرجه البيهقي في دلائل النبوة ٧/ ١٤٧ وصححه المنذري في الترغيب والترهيب ٤٣٦٤ وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة حديث رقم (٥٠٣) في بحث طويل ماتع.

قال البيهقي(١): "وهذا يشبه أن يكون أراد به تأليف ما نزل من الكتاب الآيات المتفرقة في سورها وجمعها فيها بإشارة النبي عَلِيَّةٍ ثم كانت مثبتة في الصدور مكتوبة في الرقاع واللخاف والعسب» اهـ (٢).

## جمع القرآن في عهد الصديق(٣) رضي الله عنه:

ولم يمض عام واحد بعد أن قبض الرسول على إلا وبدت الحاجة ملحة لجمع وثائق القرآن المتفرقة في مجموعة واحدة مدونة، سهلة الاستعمال، حيث تتتابع آيات كل سورة كما هو ثابت من قبل في حافظة جماعات من المؤمنين.

ولقد تقدم بالفكرة عمر بن الخطاب إلى الخليفة الأول رضي الله عنهماعقب معركة اليمامة مع مسيلمة الكذاب التي قتل فيها مئات من المسلمين، منهم - سبعون من حملة القرآن -، خشية أن يتناقص تدريجيا عدد هؤلاء القراء بسبب الحروب المحتملة.

وكان عمر (١) رضي الله عنه يهدف بهذه الطريقة ليس فقط إلى حفظ المدون من التنزيل في مأمن من الأخطار، وفي صورة يسهل الرجوع إليها، وإنما كان يقصد أيضا إقرار الشكل النهائي لهذا الكتاب المقدس وتوثيقه، عن طريق حفظته الباقين على قيد الحياة، واعتماده من الصحابة الذين كان كل منهم يحفظ منه أجزاء كبيرة أو صغيرة (٥).

عن زيد بن ثابت رضي الله عنه قال: «أرسل إلي أبوبكر مقتل أهل اليمامة فإذا عمر جالس عنده ، فقال أبوبكر: إنَّ عمر جاءني فقال: إن القتل

ا أحمد بن الحسين بن علي، أبوبكر البيهقي، من أئمة الحديث، صاحب «السنن الكبرى»
 (١٨٣-٨٥٤هـ). الشذرات ٣٠٤/٣ الأعلام ١١٦/١.

٢) دلائل النبوة٧/١٤٧.

و تصحيف واللخاف جمع لخف وهي حجارة بيض رقاق. النهاية في غريب الحديث والأثر ١٤٤/٤ والعُسُب بضم العين والسين المهملة جمع عسيب وهو جريدة من النخل ، وهي السعفة ممالاينبت عليه الخوص. النهاية ٣/ ٢٣٤.

عبدالله بن عثمان بن عامر بن عمروبن كعب بن سعد بن مرة التيمي، أبوبكر بن أبي قحافة الصديق الأكبر، خليفة رسول الله مِنْ الله مِنْ ١٣هـ. الإصابة ١٣٤١.

عمر بن الخطاب بن نفيل ابن عبدالعزى ابن عدي بن كعب القرشي العدوي، أمير المؤمنين الخليفة الثاني، مشهور جم المناقب أستشهد سنة ٢٣ هـ وولي الخلافة عشر سنين ونصفا. الإصابة ١٨/٢ه التقريب ص٢١٤.

المدخل إلى القرآن الكريم ص٣٦.

قد أستحر يوم اليمامة بقراء القرآن، وإنّي أخشى أن يستحر القتل بالقراء في كل المواطن فيذهب من القرآن كثير، واني أرى أن تأمر بجمع القرآن.

قال: قلت لعمر: كيف أفعل شيئا لم يفعله رسول الله صلية ؟.(١).

فقال عمر: هو والله خير، فلم يزل يراجعني في ذلك حتى شرح الله صدري للذي شرح له صدر عمر، ورأيت في ذلك الذي رأى عمر.

قال: زيد فقال لي أبوبكر إنَّك رجل شاب لانتهمك، قد كنت تكتب الوحي لرسول الله عَلَيْتُم فتَتَبَع القرآن فاجمعه.

قال زيد : فوالله لو كلفني نقل جبل من الجبال ما كان أثقل علي مما أمرنى به من جمع القرآن

قال : قلت : كيف تفعلان شيئا لم يفعله رسول الله عَلِيَّةٍ؟.

فقال أبوبكر: هو والله خير.

قال: فلم يزل أبوبكر يراجعني (وفي رواية: "فلم يزل عمر يراجعني") حتى شرح الله صدري للذي شرح له صدر أبى بكر وعمر.

قال: فتتبعت القرآن أجمعه من الرقاع والعسب واللخاف وصدور الرجال، حتى وجدت آخر سورة التوبة مع أبي خزيمة (٢) الأنصاري لم أجدها مع أحد غيره (٣): ﴿لقَدْ جَاءَكُم رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكم﴾ [ التوبة ١٢٨] خاتمـــة

لا يتنافى هذا مع ماتقدم من أن القرآن كله كتب في عهد النبي عَلَيْ لكن غير مجموع في موضع واحد، ولا مرتب السور (أي: في الكتابة) لكنه كان يقرأ بالترتيب)؛ لأن الكلام هنا في كتابة مخصوصة على صفة مخصوصة.

و ما فعله أبوبكر رضي الله عنه من جمع القرآن ليس بدعة في الدين، غاية مافيه أنه من المصالح المرسلة، إنْ لم يكن أمرا أشارت النصوص الشرعية إلى جوازه؛ فقد أعلم الله عزوجل في القرآن بانه مجموع في الصحف في قوله: ﴿ يَتُلُو صُحُفًا مُطَهّرة ﴾ البينة : ٢، وأشار إليه في غير موضع بوصف الكتاب فقال: ﴿ ذَلُكُ الكتّابُ الرَيْبُ فيه ﴾ البقرة : ٢، وكذا الرسول عَنِي فقال: «لاصلاة لمن لم يقرأ بفأتحة الكتّاب» متفق عليه والله أعلم.

Y) وقع في رواية: «خزيمة بن ثابت» وفي رواية: «خزيمة أو أبي خزيمة».

قال ابن حجر: «والأرجح أنَّ الذي وجد معه آخر سورة التوبة أبو خزيمة بالكنية، والذي وجد معه الآية من الأحزاب خزيمة الهد. فتح الباري ١٥/٩ و انظر فتح الباري ٢٤٤٨-٤٥٥ والمرشد لوجيز ص٥١٥.

وهو أبوخزيمة بن يربوع بن عمرو الأنصاري، وقيل: اسمه يربوع، ذكر العدوي والطبري أنه شهد أحدا والمشاهد بعدها ولاعقب له. الإصابة ١٥٠/٣، ٢/٤٥.

٣) المراد بالنفي نفي وجودها مكتوبة لا نفي كونها محفوظة لأن زيدا كان قد سمعها وعلم موضعها في سورة الأحزاب بتعليم النبي على و كذلك غيره من الصحابة لأنه كان لايكتفى بالحفظ دون الكتابة ، وكان غرضهم أن لايكتب الا من عين ماكتب بين يدي

براءة.

قال: فكانت الصحف عند أبي بكر حتى توفاه الله، ثم عند عمر حتى توفاه الله ثم عند حفصة بنت عمر (١).

قال بعض الرواة فيه: «اللخاف يعنى: الخزف ».

وفي سنن الترمذي «يعنى :الحجارة»(٢).

قال البغوي (٣): "إن الصحابة رضي الله عنهم جمعوا بين الدفتين القرآن الذي أنزله الله سبحانه وتعالى على رسوله على أن أن زادوا فيه أو نقصوا منه شيئا... فأمر (أي :الخليفة الصديق) بجمعه في موضع واحد باتفاق من جميعهم، فكتبوه كما سمعوا من رسول الله على أن قدموا شيئا أو أخروا، أو وضعوا له ترتيبا لم يأخذوه من رسول الله على إلى وكان رسول الله على الله على الله على الذي هو الآن في مصاحفنا بتوقيف جبريل صلوات الله عليه إياه على ذلك، واعلامه عند نزول كل آية أن هذه الآية تكتب عقيب آية كذا في السورة التي يذكر فيها كذا... وكان هذا الاتفاق من الصحابة سببا لبقاء القرآن في الأمة رحمه من الله عزوجل على عباده وتحقيقا لوعده في لبقاء القرآن في الأمة رحمه من الله عزوجل على عباده وتحقيقا لوعده في

الرسول عليه لا من مجرد الحفظ.

انظر المرشدالوجيز ص٥١،٧٥ البرهان في علوم القرآن ١/٢٣٤ فتح الباري ٩/١٠٠.

إثما كان ذلك عند حفصة لأنها كانت وصية عمر بن الخطاب فاستمر ماكان عنده عندها حتى طلبه منها من له طلب ذلك، ولأنها كانت كاتبة قارئة فهي أقدر على حفظه ونفي الدخيل عنه.

وهي حفصة بنت عمر بن الخطاب، أم المؤمنين، تزوجها رسعول الله عَلِيْ بعد خنيس ابن حذافة سنة ثلاث وماتت سنة ٥٤هـ. الاصابة ٢٧٢/٤.

٢) حديث صحيح،

أخرجه البخاري في كتاب فضائل القرآن باب جمع القرآن حديث رقم (٤٩٨٦) وباب كاتب النبي والتنبي وال

٣) الحسين بن مسعود بن محمد الفراء أو ابن الفراء، أبو محمد محي السنة البغوي، فقيه مفسر محدث (٣٦١-١٠أو ١٦٥هـ).

انظر روح المعانى ٢٣/١.

من الأدلة على تلقين الرسول على القرآن للصحابة : قول عبدالله بن مسعود: «علمني رسول الله على التشهد - وكفي بين كفيه - كما يعلمني السورة من القرآن...» متفق عليه.

وقول ابن عباس: «كان رسول الله صلية يعلمنا التشهد كما يعلمناالسورة من القرآن...» أخرجه مسلم انظر جامع الأصول ٥/٥٩٥-٣٩٨.

حفظه كما قال عزوجل ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذَّكْرَ وإِنَّا لَه لَحَافِظُون﴾ [الحجر:٩.»اهـ(١).

فجمع أبوبكر القرآن الكريم من الرقاع واللخاف والعسب في صحف فهو أول من جمع كتاب الله عزوجل.

عن عبد خير (٢) قال سمعت عليا يقول: «أعظم الناس أجرا في المصاحف أبوبكر، ورحمة الله على أبي بكر هو أول من جمع بين اللوحين »(٣).

قلت: يعني أمير المؤمنين علي بن أبي طالب كتابة القرآن على الوجه المذكور وإلا فإن القرآن مجموع مكتوب منذ عهد رسول الله مليسة.

قال ابن كثير (١٧٧هـ): "فكان الذي فعله الشيخان أبوبكر وعمر رضي الله عنهما من أكبر المصالح الدينية وأعظمها من حفظهما كتاب الله في الصحف لئلا يذهب منه شيء بموت من تلقاه عن رسول الله والله والله المصحف عند الصديق أيام حياته ثم أخذها عمر بعده فكانت عنده محروسة معظمة مكرمة فلما مات كانت عند حفصة أم المؤمنين؛ لأنها كانت وصيته من أولاده على أوقافه وتركته، وكانت عند أم المؤمنين حتى أخذها أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه "اهـ(٤).

# ثم كان جمع عثمان بن عفان:

قال البغوي (ت١٦٥هـ) "ثم إنَّ أصحاب رسول الله عَلَيْ كانوا يقرؤون القرآن بعده على الأحرف السبعة التي أقرأهم رسول الله عَلَيْ بإذن الله عزوجل، إلى أن وقع الاختلاف بين القراء في زمن عثمان ، وعظم الأمر فيه و كتب الناس بذلك من الأمصار الى عثمان وناشدوه الله تعالى في جمع

١) شرح السنة ١١/٤ه-٢٣٥ باختصار وتصرف.

عبدخير بن يزيد أبوعمارة، وقيل : عبدخير بن محمد بن حولي بن عبدعمرو بن عبديغوث، أدرك النبي على إلا أنه لم يلقه، شبهد مع علي بن أبي طالب حرب الخوارج بالنهروان وثقه ابن معين والعجلي .

٣) أثر صحيح .
 أخرجه أبوعبيد في «فضائل القرآن» ص٢١٣ رقم (٣٧٥)، ص٢١٧ رقم (٣٤٥) وابن

أبي داود في كتاب المصاحف ص١١، والداني في المقنع ص١٢٠ وصححه ابن كثير في «فضائل القرآن» ص١٦، وحسن إسناده ابن حجر في فتح الباري ١٢/٩.

٤) فضائل القرآن لابن كثير ص١٩٠٠

الكلمة، وتدارك الناس قبل تفاقم الأمر، وقدم حذيفة بن اليمان(١) من غزوة أرمينية (٢) فشافهه بذلك، فجمع عثمان عند ذلك المهاجرين والأنصار وشاورهم في جمع القرآن في المصاحف على حرف واحد ليزول بذلك الخلاف وتتفق الكلمة، واستصوبوا رأيه وحضوه عليه ورأوا أنه من أحوط الأمور للقرآن»اهـ(٣).

عن ابن شهاب (٤)عن أنس بن مالك (٥) ﴿أن حذيفة بن اليمان قدم على عثمان وكان يغازي أهل الشام في فتح أرمينية وأذربيجان (٦) مع أهل العراق، فأفزع حذيفة اختلافهم في القراءة فقال حذيفة لعثمان يا أمير المؤمنين أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصارى.

فأرسل عثمان إلى حفصة أن أرسلي إلينا بالصحف ننسخها في المصاحف ثم نردها إليك.

فأرسلت بها حفصة إلى عثمان، فأمر زيد بن ثابت و عبد الله بن الزبير (٧)

اليمان، حليف الانصار، صحابي جليل من السابقين وأبوه صحابي ايضا، أمين سر رسول الله عليه وسلم مات في أول خلوفة علي بن أبي طالب سنة ٣٦ هـ الإصابة ١٩/١٣.

٢) بكسر أوله ويفتح، وسكون ثانيه وكسر الميم، وياء ساكنة وكسر النون وياء خفيفة مفتوحة.
 مفتوحة،
 معجم البلدان ١٥٩-١٦٠.

منطقة جبلية في اشمال شرق] آسيا بين الأناضول وأنجاد ايران جنوبي القوقاس وهي أنجاد واسعة، تتخللها سلاسل جبال شاهقة القوقاس وطوروس وكردستان، تنبع فيهاأنهرعديدة أهمها: أراكس ودجلة والفرات وكورا. المنجدفي الأعلام ص٣٩٠.

وهي من الجمهوريات المستقلة حديثا عما كان يسمى بـ «الاتحاد السوفيتي».

٣) شرح السنة ٤/٢٣٥.

٤) محمد بن مسلم بن عبيدالله بن عبدالله شهاب بن عبدالله بن الحارث بن زهرة بن كلاب القرشي الزهري، أبوبكر، فقيه حافظ متفق على جلالته واتقانه مات سنة ١٢هـ. التقريب ص ٥٠٦.

أنس بن مالك بن النضر الانصاري الخزرجي، خادم رسول الله على خدمه عشر سنين مشهور، مات أثنتين وقيل: ثلاث وتسعين.

الفتح ثم السكون، وفتح الراء وكسر الباء الموحدة وياء ساكنة وجيم، وقد فتح قوم الذال وسكنوا الراء، ومدآخرون الهمزة مع ذلك.

وهي الآن احدى جمهوريات الاتحاد السوفيتي، وتقع على بحرقزوين، وحدود إيران، تغطى شماليها جبال القوقاس منطقة نفط غنية. المنجد في الأعلام ص٣٣٠.

وقد استقلت حديثا هي وعدة جمهوريات إسلامية بعد انهيار الاتحاد السوفيتي زعيم الإلحاد العالمي.

عبدالله بن الزبير بن العوام القرشي الأسدي أبوبكر وأبو خبيب بالمعجمة مصغرا، وكان أول مولود في الاسلام بالمدينة من المهاجرين، ولى الخلافة تسع سنين إلى أن قتل

وسعيد بن العاص(١) وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام(٢) فنسخوها.

وقال عثمان للرهط القرشيين الثلاثة: إذا أختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش فإنما أنزل بلسانهم .

ففعلوا حتى إذا نسخوا الصحف في المصاحف رد عثمان الصحف إلى حفصة فأرسل إلى كل أفق بمصحف ممانسخوا، وأمر بما سواه من القرآن في كل صحيفة أو مصحف أن يحرق.

قال ابن شهاب وأخبرني خارجة بن زيد بن ثابت (٣) سمع زيد بن ثابت قال: «فقدت آية من الأحزاب حين نسخنا المصحف قد كنت أسمع رسول الله وَيَّيِّ يقرأ بِها فالتمسناها فوجدناها مع خزيمة بن ثابت الأنصاري (٤) في المُؤْمِنِين رِجَالٌ صَدَقُوا مَاعَاهَدُوا الله عَليْه (الأحزاب :٢٣] فالحقناها في سورتها في المصحف (٥).

وأورد هنا روايتين تلقيان مزيدا من الضؤ على الحديث السابق:

عن مصعب بن سعد (٦) قال: «قام عثمان فخطب الناس فقال: أيها الناس عهدكم بنبيكم منذ ثلاث عشرة، وأنتم تمترون في القرآن، وتقولون : قراءة أبى وقراءة عبد الله .

يقول الرجل: والله ماتقيم قراءتك.

فأعزم على كل رجل منكم ماكان معه من كتاب الله شيء لما جاء به» وكان الرجل يجىء بالورقة ، والأديم فيه القرآن حتى جمع من ذلك كثرة.

سنة ٧٣هـ. التقريب ص٣٠٣.

العاص بن سعيد بن العاص بن أمية الأموي، توفي رسول الله على و عمر سعيد تسع سنين، وذكر في الصحابة، وولي إمرة الكوفة لعثمان وامرة المدينة لمعاوية و مات سنة ٨٥ هـ و قيل غير ذلك.

عبد الرحمن بن الحارث بن هشام بن المغيرة المخزومي أبومحمد المدني، له رؤية وكان
 من كبار ثقات التابعين مات سنة ٤٣ هـ. التقريب ص٣٣٨.

٣) خارجة بن زيد بن ثابت الأنصاري، أبوزيد المدني ثقة فقيه مات سنة ١٠٠هـ وقيل قبلها. التقريب ص١٨٦٠.

<sup>3)</sup> خزيمة بن ثابت بن الفاكه الأنصاري الخطمي، بفتح المعجمة أبوعمارة المدني، دوالشهادتين، من كبار الصحابة، شهد بدرا وقتل مع علي بن أبي طالب بصفين. التقريب ص١٩٣٣.

٥) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في مواضع من صحيحه وسقته هنا بسياقه له في كتاب فضائل القرآن باب جمع القرآن حديث رقم (٤٩٨٨،٤٩٨٧) وأخرجه الترمذي في كتاب التفسير باب ومن سورة التوبة رقم (٣١٠٣).

٦) مصعب بن سعد بن أبي وقاص الزهري ، أبوزرارة المدني ثقة ، مات سنة التقريب ص ٣٣٥.

ثم دخل عثمان فدعاهم رجلا رجلا فناشدهم لسمعت رسول الله عليه وهو أملاه عليك؟. فيقول: نعم .

فلما فرغ من ذلك قال: من أكتب الناس ؟.

قالوا: كاتب رسول الله مَلِيَّةٍ زيد بن ثابت.

قال: فأى الناس أعرب ؟.

قالوا: سعيد بن العاص.

قال : فليمل سعيد وليكتب زيد.

فكتب زيد، وكتب مصاحف ففرقها في الناس، فسمعت بعض أصحاب محمد يقول: قد أحسن (۱).

عن سويد بن غفلة (٢)قال: سمعت على بن أبي طالب يقول: « يا أيها الناس لا تغلوا في عثمان و لاتقولوا له إلا خيرا أوقولوا له خيرا في المصاحف وإحراق المصاحف.

فوالله مافعل الذي فعل في المصاحف إلا عن ملأ منا جميعا.

فقال (يعني: عثمان بن عفان): ما تقولون في هذه القراءة فقد بلغني أن بعضهم يقول إن قراءتي خير من قراءتك وهذا يكاد يكون كفرا.

قلنا: فما ترى ؟.

قال: نرى أن نجمع الناس على مصحف واحد، فلاتكون فرقة و لايكون اختلاف (وفي رواية: فقد رأيت أن أجمعهم على قراءة واحدة).

قلنا : فنعم ما رأيت .»

قال: فقيل: أي الناس أفصح وأي الناس أقرأ؟.

قالوا: أفصح الناس سعيد بن العاص وأقرأهم زيد بن ثابت.

فقال: ليكتب أحدهما ويملى الآخر.

ففعلا وجمع الناس على مصحف.

١) إسناده صحيح.

أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ص ٣١.

وصححه ابن كثير في «فضائل القرآن» ص٢٦.

فائدة: قوله : طيمل سعيد وليكتب زيد» كأن هذا كان في إبتداء الأمر، ثم أحتاجوا إلى من يساعد في الكتابة بحسب الحاجة إلى عدد من المصاحف التي ترسل إلى الآفاق، فأضافوا إلى زيد من ذكر في حديث أنس الذي سبق آنفا - في الصلب - ثم استظهروا بأبى بن كعب في الاملاء. فتح الباري ١٩/٩.

٢) سويد بن غَفَلة، بفتح المعجمة والفاء، أبو أمية الجعفي مخضرم من كبار التابعين قدم المدينة يوم دفن النبي علي و كان مسلما في حياته، ثم نزل الكوفة ومات سنة ٨٠هـ. التقريب ص ٢٦٠.

قال : قال على : و الله لو وليت لفعلت مثل الذي فعل (١).

### ويلاحظ مايلي:

١ - زمن جمع عثمان رضى الله عنه :

قال ابن حجر(ت٥٨هـ) «كانت هذه القصة في سنة خمس وعشرين في السنة الثالثة أو الثانية من خلافة عثمان ، وقد أخرج ابن أبي داود(٢)من طريق أبي اسحاق(٣) عن مصعب بن سعد بن أبي وقاص قال خطب عثمان فقال: يا أيها الناس، إنما قبض نبيكم منذ خمس عشرة سنة وقد أختلفتم في القراءة...» الحديث في جمع القرآن.

وكانت خلافة عثمان بعد مقتل عمر.

وكان قتل عمر في أواخر ذي الحجة سنة ثلاث وعشرين من الهجرة بعد وفاة النبى عِنِيلَةٍ بثلاث عشرة سنة إلا ثلاثة أشهر.

فان كان قوله «خمس عشرة سنة» أي : كاملة ، فيكون ذلك بعد مضي سنتين وثلاثة أشهر من خلافته .

۱) أثر صحيح .

أخرجه أبوعبيد في «فضائل القرآن» ص٢٢٠ رقم (٨٤٥) مقتصرا على قول على: «والله لو وليت...» وأخرجه ابن أبي داود في كتاب المصاحف ص٢٩-٣٠ وأبوعمرو الداني في المقنع ص١٨ مقتصرا على قول علي: «والله لو وليت...» واخرجه البيهقي في السنن الكبرى٢/٢٤.

وصححه ابن حجر في فتح الباري ١٨/٩، والسيوطي في الاتقان (أبوالفضل) ١٧٠/١ و محقق شرح السنة ٤/٥٢ه.

٢) كتاب المصاحف ص٣١٠.

وهي من طريق غيلان عن أبي اسحاق، وفيها علة حيث أخرج ابن أبي داود رواية ثانية للأثر بلفظ «منذ ثلاث عشرة سنة» من طريق اسرائيل عن أبي اسحاق.

ورواية غيلان خالفت رواية اسرائيل في موضعين:

الأول : في قوله: «منذ خمس عشرة سنة».

الثاني : في قوله فيها: «قراءة أبي وعبدالله ومعاذ» فسمَّى: «معاذا» ولم يذكره إسرائيل في روايته، ورواية إسرائيل عن أبي اسحاق أرجح من رواية غيلان عن أبي اسحاق كما يستفاد ذلك من ترجمة اسرائيل في «تهذيب التهذيب» ٢٦١/١ خاصة وأن الواقع هنا يؤيد روايته، فيكون قوله في رواية غيلان: «منذ خمس عشرة سنة» من قبيل الشاذ والله أعلم.

٣) عمرو بن عبدالله بن عبيد، ويقال: علي، ويقال: ابن أبي شعيرة الهمداني أبو اسحاق السبيعي، بفتح المهملة و كسر الموحدة، ثقة مكثر عابد، اختلط بأخرة مات سنة ١٢٩هـ وقيل: قبل ذلك. التقريب ص٤٢٣.

غير الحرف الذي أختاره ووافقه عليه الصحابة رضوان الله عليهم؛ لأن الظاهر أن عثمان انما أختار للناس حرفا اتفق الجميع عليه، ولم يلغ سائر الحروف إنما ترك الباب مفتوحا لكل من كان يؤكد من الصحابة أنه سمع الرسول على يقرأ بقراءته الخاصة بحرية تامة وتحت كامل مسؤوليته الدينية ومن غير أن يلزم جماعة المسلمين كلها بما يؤكد سماعه، ولايكون التعليم العام للناس إلا من المصحف الذي أجمع على مافيه الصحابة رضوان الله عليهم(۱).

وهذا الموقف المعقول والعادل يتضح بجلاء ممايلى:

الأول: من كلام علي بن أبي طالب في النص السابق عن سويد بن غفلة، فإنه يدل عليه بأمور:

(أ) أنه لم يقل فيه أن عثمان قال: ماعدا هذه القراءة باطل ليس بقرآن، لكنه أكتفى بأن جمعهم على قراءة واحدة خشية الفرقة والمراء في القرآن.

(ب) أن عثمان لو قال باطلا من القول لرد عليه الصحابة قوله إذ كيف يقر صحابة رسول الله على إبطال ما أباحه الرسول للأمة فلما أقروه دل هذا على أن مراد عثمان هو ماذكرته، وهو مافهمه الضحابة رضي الله عنهم وأمتثلوه طاعة لولي الأمر فاقتصروا في تعليمهم العام للناس على الحرف الذي اختاره عثمان رضي الله عنه لهم فحظي بالتواتر في النقل، أما ما يخالفه فإنهم أقتصروا على القراءة به في خاصتهم ولذلك لم تحظ القراءات المخالفة لمصحف عثمان إلا بنقل الآحاد فقط والله أعلم.

الثاني: قول عثمان رضي الله عنه للرهط القرشيين الثلاثة: "إذا أختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش"(٢) فإنه يوضح أنه إنما اختار من الأحرف ماكان على لسان قريش، أما البقية التي يجزم الصحابي أنه سمع الرسول يقرأ بها، أو أقرأه إياه عَلِيَّةٍ فلم يبطلها عثمان، لكن سكت عن تسجيلها في المصحف الذي أراد جمع الناس عليه، وو افقه الصحابة فيه، وترك للصحابي الحرية في قراءته لنفسه، وتحمل مسؤوليته بمفرده.

الثالث: رد عثمان رضي الله عنه على المتمردين بقوله: «أما

١) التحرير والتنوير ٢/١ه-٣٥ المدخل إلى القرآن الكريم ص٤٤.

٢) إسناده صحيح. تقدم تخريجه قريباص١٤٠

لكن وقع في رواية أخرى له(١) «منذ ثلاث عشرة سنة» فيجمع بينهما بالغاء الكسر في هذه وجبره في الأولى؛ فيكون ذلك بعد مضي سنة واحدة من خلافته ، فيكون ذلك في أواخر سنة أربع وعشرين و أوائل سنة خمس وعشرين ، وهو الوقت الذي ذكر أهل التاريخ أن أرمينية فتحت فيه ، وذلك في أول ولاية الوليدبن عقبة بن أبي معيط (٢) على الكوفة من قبل عثمان» اهـ (٣).

قلت: الرواية الأولى معلولة، فلا حاجة لتكلف الجمع بينها وبين الرواية الصحيحة بلفظ «منذ ثلاث عشرة سنة» التي تتفق مع الواقع والله أعلم.

٢ - ماذا فعل عثمان رضى الله عنه ؟:

قال الحارث المحاسبي(٤) (ت٣٤٣ هـ): «المشهور عند الناس أن جامع القرآن عثمان، وليس كذلك.

إنما حمل عثمان الناس على القراءة بوجه واحد على إختيار وقع بينه وبين من شهده من المهاجرين والأنصار لما خشي الفتنة عند اختلاف أهل العراق والشام في حروف القراءات.

فأما قبل ذلك فقد كانت المصاحف بوجوه من القراءات المطلقات على الحروف السبعة التي أنزل بها القرآن.

فأما السابق إلى جمع الجملة فهو الصديق.

وقد قال على «لو وليت لعملت بالمصاحف الذي عمل بها عثمان» (٥). " اهـ (٦).

قلت: ولا يعترض على هذا (أعني: ماقرره المحاسبي رحمه الله مما يستفاد من النصوص السابقة من أن عثمان جمع الناس على حرف واحد) لايعترض عليه بأنه لم يكن لعثمان ولا للصحابة إلغاء سائر الحروف السبعة

١) كتاب المصاحف ص١٣ ، وتقدم سياقها كاملا مع تخريجها وبيان صحتها .

الوليد بن عقبة بن أبي معيط بن أبي عمرو بن أمية القرشي الأموي أخو عثمان بن عفان
 لأمه، له صحبة وعاش إلى خلافة معاوية . التقريب ص ٨٣٥.

٣) فتح الباري ١٧/٩.

الحارث بن أسد البغدادي المحاسبي أبو عبدالله زاهدعابد (ت٢٤٣ هـ) كان معاصرا لأحمد بن حنبل.

قال الذهبي في سير أعلام النبلاء (١١٠/١٢): «المحاسبي كبير القدر وقد دخل في شيء يسير من الكلام فنقم عليه وورد أن الامام أحمد أثنى على حال الحارث من وجه وحذر منه الهد

وانظر : حلية الأولياء ٧٣/١٠-١٠٩ .

٥) أثر صحيح. تقدم تخريجه ص٤٦.

٦) انظر الإِتقان في علوم القرآن (أبوالفضل) ١٧١-١٧١.

القرآن فمن عند الله، إنما نهيتكم لأني خفت عليكم الأختلاف، فاقرأوا على أي حرف شئتم»(١).

### ٣- هل تحتوي المصاحف العثمانية على الأحرف السبعة ؟:

قال ابن الجزري(٢): المراذا قلنا: إن المصاحف العثمانية محتوية على جميع الأحرف السبعة التي أنزلها الله تعالى كان ما خالف الرسم يقطع بأنه ليس من الأحرف السبعة وهذا قول محظور؛ لأن كثيرا مماخالف الرسم قد صح عن الصحابة رضي الله عنهم، وعن النبي من المحابة رضي الله عنهم، وعن النبي من المحابة رضي الله عنهم، وعن النبي من المحابة رضي الله عنهم،

والحق ما تحرر من كلام الامام محمد بن جرير الطبري(٣) وأبي عمر بن عبد البر(١) وأبي العباس المهدوي(٥) ومكي بن أبي طالب القيسي(٢) وأبي القاسم الشاطبي(٧) وابن تيمية وغيرهم، وذلك أن المصاحف التي كتبت في زمن أبي بكر رضي الله عنه كانت محتوية على جميع الأحرف السبعة، فلما كثر الاختلاف وكاد المسلمون يكفر بعضهم بعضا أجمع الصحابة على كتابة القرآن العظيم على العرضة الأخيرة التي قرأها النبي الصحابة على حبريل عام قبض، وعلى ما أنزل الله تعالى دون ما أذن فيه، وعلى ماصح مستفاضا عن النبي على النبي على النبي المنازل الله تعالى دون السبعة واجبة على الأمة، وإنما كان ذلك جائزا لهم مرخصا فيه، وقد جعل إليهم الاختيار في

١) كتاب المصاحف ص٤٥- ٦٤، عن إسماعيل بن ابي خالد قال: لما نزل أهل مصر الجحفة ... وساق قصة محاورةعثمان لهم بواسطة علي بن أبي طالب. وإسماعيل لم يدرك عثمان وعلي، فروايته منقطعة، لكن يشهد لقول عثمان ماتقدم في رواية سويد ومصعب والله أعلم.

٢) محمد بن محمد بن علي بن يوسف أبوالخير شمس الدين العمري الدمشقي ثم الشيرازي الشافعي الشهير بابن الجزري شيخ الاقراء في زمانه (٧٥١-٣٨٣هـ).

٣) محمد بن جرير بن يزيد الطبري ،أبوجعفر إمام في التفسير والقراءات والحديث والفقه والتاريخ (٢٢٤-٣١٠هـ).

ع) يوسف بن عبدالله بن محمد بن عبدالبر النمري القرطبي المالكي أبوعمر حافظ محدث مؤرخ نسابة أديب (٣٦٨-٤٦٣هـ).

أحمد بن عمار بن أبي العباس، أبو العباس المهدوي نسبة إلى المهدية بالمغرب، مفسر مقريء (ت بعد ١٣٠٠هـ).

مكي بن أبي طالب حموش بن محمد بن مختار الأندلسي القيسي أبومحمد، مقريء عالم بالتفسير والعربية (٥٥٥-٤٣٧هـ).

القاسم بن فيرة بن خلف بن أحمد الرعيني، أبومحمد وأبو القاسم الشاطبي، إمام القراء صاحب «حرز الأماني» قصيدة نظم فيها التسير للداني مع زيادات (٣٨٥-٩٥هـ).

أى حرف اختاروه.

قالوا: فلما رأى الصحابة أن الأمة تتفرق وتختلف وتتقاتل إذا لم يجتمعوا على ذلك اجتماعاً سائغاً، وهم معصومون أن يجتمعوا على ضلالة ولم يكن في ذلك ترك واجب ولا فعل محظور"اهـ(۱).

### ٤ - جمع الناس على حرف من مناقب عثمان رضى الله عنه :

قال ابن كثير (ت٤٧٧هـ) ﴿وهذا أيضا من أكبر مناقب أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه؛ فإن الشيخين سبقاه إلى حفظ القرآن أن يذهب منه شيء، وهو جمع الناس على قراءة واحدة لئلا يختلفوا في القرآن، ووافقه على ذلك جميع الصحابة والله أعلم.

وإنما روي عن عبد الله بن مسعود (٢) شيء من التغضب بسبب أنه لم يكن ممن كتب المصاحف، وأمر أصحابه بغل (٣) مصاحفهم لما أمر عثمان بحرق ما عدا المصحف الامام، ثم رجع ابن مسعود إلى الوفاق (٤) حتى قال علي بن أبى طالب: «لو لم يفعل ذلك عثمان لفعلته أنا.»(٥).

فاتفق الأثمة الأربعة أبوبكر وعمر وعثمان وعلي على أن ذلك من مصالح الدين (يعني: جمع القرآن) (١) وهم الخلفاء الذين قال رسول الله المنافقة:

١) المنجد ٢١-٢٢.

عبدالله بن مسعود بن غافل بمعجمة وفاء، ابن حبیب الهذلي أبوعبدالرحمن، من السابقین الأولین، ومن كبار العلماء من الصحابة، مناقبه جمة، وأمره عمر بن الخطاب على الكوفة ومات سنة ٣٢هـ أو التي بعدها بالمدينة.

٣) بكسر الباء وفتح العين المعجمة وتشديد اللام وخفضها، من الغلول، أي: اخفوا مصاحفكم ولاتظهروها حتى لاتحرق.

لا ساق جملة من هذه الروايات في تغضب ابن مسعود في كتاب المصاحف ص١٥-٥٧ وأخرجها الترمذي في كتاب التفسير باب ومن سورة التوبة رقم (٣١٠٣)، وصححها الألباني في صحيح الترمذي ٣٠٠٣.

وبالسند نفسه أخرج الترمذي وأبو عبيد في «فضائل القرآن» ص٢١٦ رقم (٤٤٠) عن الزهري أنه قال تعقيبا على مقالة ابن مسعود: «فبلغني أن ذلك كره من مقالة ابن مسعود رجال من أفاضل الصحابة»

قال ابن حجر في «فتح الباري» ١٩/٩: «والعذر لعثمان في ذلك أنه فعله بالمدينة وعبدالله بالكوفة ولم يؤخر ماعزم عليه من ذلك إلى أن يرسل اليه ويحضر ، وأيضا فان عثمان إنما أراد نسخ الصحف التي كانت جمعت في عهد أبي بكر وأن يجعلها مصحفا واحدا وكان الذي نسخ ذلك في عهد أبي بكر هو زيد بن ثابت لكونه كان كاتب الوحي فكانت له في ذلك أولية ليست لغيره «اهـ

٥) أثر صحيح. تقدم تخريجه قريباص٤٣ بنحوه.

٦) أنظر كتاب المصاحف لابن أبي داود ص ٢٥ وفضائل القرآن لابن كثير ص٢٦٠.

«عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي...» (١). اهـ(٢). حاصل ماتقدم:

حاصل ماشهدت به الأخبار المتقدمة وماضرحت به أقوال الأئمة(٣):

- أن تأليف القرآن على ماهو عليه الآن كان في زمن النبي عليه باذنه وأمره.
- وأن جمع أبي بكر إنما قصد به جمع القرآن في الصحف في مكان واحد خشية ضياعه والعياذ بالله بقتل القراء.
- وأن جمع عثمان إنما قصد به أن يقتصر الناس على تلاوة القرآن على حرف واحد من أحرف القراءة التي اباح لهم الرسول والتي القراءة بها خوفا عليهم من المراء في القرآن والاختلاف فيه فاستوسقت له(٤) الأمة على ذلك بالطاعة ورأت أن فيما فعل من ذلك الرشد والهداية، فتركت القراءة بالأحرف الستة التي عزم عليها امامها العادل في تركها طاعة منها له، ونظرا منها لأنفسها ولمن بعدها من سائر أهل ملتها حتى درست من الأمة معرفتها وتعفت آثارها فلا سبيل لأحد اليوم إلى القراءة بها، لدثورها وعفو آثارها وتتابع المسلمين على رفض القراءة بها من غير جحود منهم صحتها وصحة شيء منها، ولكن نظراً منها لأنفسها ولسائر أهل دينها فلا قراءة للمسلمين اليوم إلا بالحرف الواحد الذي اختاره لهم إمامهم الشقيق الناصح، دون ماعداه من الأحرف الستة الباقية والله أعلم(٥).

قلت: و يعني رحمه الله بقوله: «فلا قراءة..» أي: بمجموع الأحرف الستة لعامة للمسلمين، و سباق كلامه ولحاقه وسياقه يدل على ذلك وإلا فالصواب: أن رسم المصحف اشتمل على هذا الحرف الذي جمع عثمان

۱) حدیث صحیح .

أخرجه أحمد في المسند ١٢٦/٤-١٢٧ وأبوداود في سننه كتاب السنة باب لزوم السنة حديث رقم (٢٦٧٦) وابن ماجه في السنة حديث رقم (٢٦٧٦) وابن ماجه في المقدمة باب اتباع سنة الخلفاء الراشدين حديث رقم (٤٢).

وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٣٤١-٣٤٦ وصححه محقق جامع الأصول ١٧٩/١.

۲) فضائل القرآن لابن كثيرص ۲۰.

٣) مستفاد من كلام أبي شامة في الرشد الوجيز ص٧٠-٧١.

٤) تتابعت وانقادت من التساوق والمساوقة. لسان العرب ١٦٦/١٠.

٥) من كلام الطبري في تفسيره (شاكر) ١٠/١.

رضي الله عنه الناس عليه، وعلى ما يوافقه من سائر الأحرف(١).

- وأن جمع عثمان بن عفان رضي الله عنه اقتصر على مجرد النسخ للصحف مكتفيا بحرف واحد، فلم يحدث فيه ترتيبا لم يكن فكتبوا كما سمعوا من رسول الله عَلِي من غير أن قدموا شيئا أو أخروا، أو وضعوا له ترتيبالم يأخذوه من رسول الله عَلِي .

و لعل القاريء الكريم بعد وصوله في قراءته إلى هذا الحد وقد تكررت معه كلمة القراءات يتساءل عن القراءات ماهي ؟ ما أقسامها ؟ ما علاقتها بالأحرف السبعة ؟ هذه الأسئلة وأمثالها تخطر في ذهنه وللجواب عليها عقد الباب التالي:

١) وسيأتي تقرير هذا وبسطه ص١٠٤-١٠٨.

٢) عبدالله بن وهب بن مسلم القرشي مولاهم ، أبومحمد المصري الفقيه ، ثقة حافظ عابد مات سنة ١٩٧هـ. التقريب ص٣٢٨.

مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر بن عمرو الاصبحي أبوعبدالله المدني محدث فقيه إمام دار الهجرة، رأس المتقنين وكبير المتثبتين إمام المذهب المشهور (٩٣-١٧٩هـ).

المقنع للداني ص١٨ المرشدالوجيزص٤٦ وانظر روح المعاني ٢٣/١ ومباحث في علوم القرآن لصبحي الصالح ص٧١-٧٣.

# الباب الأول القراءات تعريفا وأقساما

ويشتمل على تمهيد وفصلين:

التمهيد : في أهمية القراءات .

الفصل الأول: تعريف القراءات.

الفصل الثاني: أقسام القراءات.

تمهيد: أهمية القراءات.

لايكاد يوجد علم من علوم العربية بله الشريعة إلا وتعتبر القراءات رافداً من روافده الترة؛ فهذا علم النحو وعلم الصرف، وهذه علوم البلاغة، وهذه كتب المعاجم اللغوية يشكل القرآن بقراءاته أصلا أصيلا وركنا ركينا فيها(١).

وهل نهضت علوم العربية إلا بالقرآن وعلومه ؟.

قال الشيخ سعيد الأفغاني(٢) متحدثا عن القرآن الكريم: «هو النص الصحيح المجمع على الاحتجاج به في اللغة والنحووالصرف وعلوم البلاغة، وقراءاته جميعا الواصلة إلينا بالسند الصحيح حجة لاتضاهيها حجة.

أما طرقه المختلفة في الأداء فهي كذلك؛ إذ أنَّها مروية عن الصحابة

اهتم العلماء المتأخرون بابراز هذا الأمر، وبيان أثر القراءات في العلوم و من المصنفات في ذلك:

<sup>(</sup>أ) = «أثر القراءات في الدراسات النحوية» د/ عبدالعال سالم علي. القاهرة مطبعة المجلس الأعلى للشؤون الأسلامية ١٣٨٩هـ - ١٩٦٩م.

<sup>(</sup>ب) - «القراءات واللهجات» عبدالوهاب حمودة . القاهرة مطبعة السعادة ١٣٦٨هـ - ١٩٤٨م.

<sup>(</sup>ج) - «الإمالة في القراءات واللهجات» د/ عبدالفتاح إسماعيل شلبي القاهرة مطبعة نهضة مصر ١٣٧٦هـ - ١٩٥٧م.

<sup>(</sup>د) - «اللهجات في القراءات القرآنية» د/ عبده الراجحي القاهرة مطبعة دارالمعارف

<sup>(</sup>هـ) - «دراسات لأسلوب القرآن الكريم» محمد عبدالخالق عضيمة، في أحد عشر مجلدا قسمه إلى ثلاثة أقسام قسم في معاني الحروف ثلاثة مجلدات، وقسم في النحو أربعة مجلدات، تجاوزت الآيات القرآنية والقراءات في القسم الأول (٢٨٧٠٠) كما صرح في قاج ١ص١٨.

<sup>(</sup>و) - «القراءات وأثرها في علوم العربية» د/ محمدسالم محيسن - مكتبة الكليات الأزهرية.

<sup>(</sup>ز) - «القراءات القرآنية في ضو علم اللغة الحديث» د/ عبدالصبور شاهين نشر مكتبة الخانجي بالقاهرة.

٢) سعيد الأفغاني عالم بالنحو، له مصنفات وتحقيقات منها كتابه «في أصول النحو»
 و تحقيق «لمع الأدلة» لابن الأنباري (معاصر).

ولاننس بعد ذلك أن أئمة القراء كأبي عمرو بن العلاء والكسائي ويعقوب الحضرمي هم ائمة في اللغة والنحو أيضا.

وقد جرى عُرْف العلماء على الاحتجاج برواياته (يعني: القرآن) سواء أكانت متواترة أم روايات آحاد أم شاذة.

والقراءة الشاذة التي منع القراء قراءتها في التلاوة يحتج يها في اللغة والنحو؛ إذ هي على كل حال أقوى سندا وأصح نقلا من كل ما أحتج به العلماء من الكلام العربي غير القرآن الهـ(١).

قلت: وغير السنة الصحيحة على الصواب، وسيأتي - إن شاء الله - الحديث عن القراءة الشاذة.

ويقول الشيخ محمد عبد الخالق عضيمه (٢): "القرآن الكريم حجة في العربية بقراء اته المتواترة وغير المتواترة، كما هو حجة في الشريعة، فالقراءة الشاذة التي فقدت شرط التواتر لا تقل شأنا عن أوثق ما نقل إلينا من الفاظ اللغة وأساليبها وقد أجمع العلماء على أن نقل اللغة يكتفى فيه برواية الآحاد "اه (٣).

قلت: وإذا كان هذا شأن القرآن المتواتر والقراءات الشاذة في تلك العلوم فإن شأنهما في الشريعة وعلومها أعظم وأفخم؛ فالقرآن الكريم وقراءاته الصحيحة مع السنة النبوية هما مصدر الشرع في العقائد والأحكام.

والمفسر للقرآن الكريم لابد له من تعلم القراءات(٤) إذا أراد بيان معاني القرآن الكريم؛ لأنه بالقراءات ينكشف من معاني الآية مالا ينكشف بالقراءة الواحدة، وبالقراءات يترجح لديه بعض الوجوه المحتملة على بعض في معاني القرآن، وبها يعرف كيفية النطق بالقرآن وكيفية الأداء ومافيه من إعجاز ليس فقط في نظمه ومعانيه بل مسمى تركيب الألفاظ

١) في أصول النحو ص٢٨-٢٩.

٢) محمد عبدالخالق عضيمة، عالم بالنحو والصرف، وأستاذ في كلية اللغة العربية بالقاهرة والرياض، صاحب كتاب «دراسات لأسلوب القرآن الكريم» لم أر مثله (معاصر) توفي سنة ١٤٠٤هـ عن عمر يقارب التسعين.

٣) دراسات الأسلوب القرآن الكريم ق ١ج١ص٢.

٤) الإِتقان في علوم القرآن (أبوالفضل) ١٨٧/٤.

وحروف الكلم(١).

وهذه المعاني في تفسير آيات القرآن الكريم من شأنها أن تفيد الفقيه في تفقهه لنصوص القرآن الكريم واستنباط الأحكام الشرعية منها.

قال الشيخ القسطلاني(٢): "لم تزل العلماء تستنبط من كل حرف يقر أ به قاريء معنى لايوجد في قراءة الآخر ذلك المعنى.

فالقراءات حجة الفقهاء في الاستنباط ومحجتهم في الاهتداء إلى سيواء الصيراط»اهـ(٣).

ولمًا كانت القراءات بهذه المثابة، ولما كانت هذه الدراسة في بيان أثر القراءات في التفسير؛ احتاج الأمر إلى تعريف القراءات وبيان عددها و أقسامها وهذا بحول الله وقوته هو موضوع الفصلين التاليين - إن شاء الله تعالى -.

١) من أسرارالتعبير في القرآن (حروف القرآن) ص٢٢- ٦٥.

٢) أحمد بن محمد بن أبي بكر بن عبدالملك القسطلاني القتيبي المصري أبوالعباس شهاب الدين، مقريء محدث (٨٥١-٩٢٣هـ).

٣) لطائف الإِشارات ١٧١/١ وقارن بـ«إتحاف فضلاء البشر» ص٥٠.

# الفصل الأول: تعريف القراءات.

## ويشتمل على ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: نشأة القراءات ومصدرها.

المبحث الثاني : تعريف القراءات لغة واصطلاحا .

المبحث الثالث: الفرق بين القرآن والقراءة والرواية والوجه والطريق والمبحث الثالث:

## وإليك البيان:

المبحث الأول: نشئأة القراءات ومصدرها.

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: نشأة القراءات.

المطلب الثاني: مصدر القراءات.

المطلب الأول: نشأة القراءات.

بُديء القرآن العظيم بقول الله تبارك وتعالى: ﴿ اقْرَأ بِاسْمِ رَبِّكَ الّذي خَلَق الْإِنْسَان مِنْ عَلَق. اقْرَأ ورَبُّك الأكْرَم. الّذِي عَلَّم بالقَلَم. علّم الإنْسَان مَالَم يَعْلَم العِلْسَان مَا العلق:١-٥.

وأمر عليه الصلاة والسلام بالبلاغ قال الله تبارك وتعالى: ﴿يا أَيُّها المُدَرِّرِ، قُمْ فَأَنْذِر. وربّك فَكَبّر. وثِيَابَكَ فَطَهر. و الرّجْزَ فاهْجُر المدثر: أ-ه.

وكان أعظم ما أمرَ عَلِي ببلاغه القرآن العظيم قال ألله تبارك وتعالى: ﴿وقُرْآناً فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْتِ وِنَزَلْنَاه تَنْزِيلًا ﴾ الاسراء:١٠٦.

فأقرأ رسول الله عَلِيَّةِ أصحابه القرآن على الوجه الذي أقرأه به جبريل عليه الصلاة والسلام:

عن سعيد بن جبير عن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله تعالى: ﴿ لاتُحَرِّكُ بِهِ لِسِانَكُ لِتَعْجَلَ بِهِ ﴾ القيامة:١٦.

قال (ابن عباس رضي الله عنهما): «كان رسول الله عليه يعالج من التنزيل شدة، وكان مما يحرك شفتيه.

فقال ابن عباس: فأنا أحركه إلكم كما كان رسول الله عليه يحركه الم

وقال سعيد: أنا أحركه كما رأيت ابن عباس يحركه إفحرك شفتيه .

(قال ابن عباس): فأنزل الله تعالى: ﴿لاتُحَرَّكُ بِهُ لَسَانَكُ لِتَعْجَل بِه وَإِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَه وَقُرْآنَه ﴾ قال: جمعه لك في صدرك وتقر أه ﴿فَإِذَا قَرَأْنَاه فَاتَبِع قُرْآنه ﴾ قال: فاستمع له وانصت ﴿ثُم إِنْ عَلَيْنَا بَيَانَه ﴾ ثم إَن علينا أن تقرأه [الآيات الكريمات من سورة القيامة:١٦-١٩].

[قال ابن عباس]: فكان رسول الله عِلِيِّة بعد ذلك إذا أتاه جبريل استمع، فإذا انطلق جبريل قرأه النبي عِلِيِّة كما قرأه "(١).

ومكث رسول الله عَلِي طُوال زمن الرسالة يتدارس القرآن مع جبريل عليه السلام كل عام في رمضان.

عن ابن عباس رضي الله عنه قال: «كان النبي مَلِيَّةٍ أجود الناس و أجود من الله عنه قال: «كان يلقاه في كل ليلة في شهر رمضان ما يكون في شهر رمضان؛ لأن جبريل كان يلقاه في كل ليلة في شهر رمضان حتى ينسلخ، يعرض عليه رسول الله مَلِيَّةٍ القرآن(٤).

عن أبي هريرة (٥) رضي الله عنه قال : «كان يعرض على النبي طلية

أخرجه البخاري في كتاب بدء الوحي حديث رقم (٥).

أخرجه البخاري معلقا في كتاب فضائل القرآن باب كان جبريل يعرض القرآن على رسول الله علي ووصله في كتاب المناقب باب علامات النبوة حديث رقم (٣٦٢٤).

ع) هذا يخالف ما في حديث أبي هريرة الآتي بعده (في المتن) لأن فيه أن جبريل كان يعرض على النبي على هذا أن النبي على كان يعرض على جبريل.

ولا اختلاف إذ يحمل على أن كلا منهما كان يعرض على الآخر. فتح الباري الدي الأخر. فتح الباري الدي المنابع المنابع

وقد ورد في رواية للحديث في البخاري في بدء الوحي: «وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن» فقوله :«يدارسه» يشمل عرض كل واحد منهما على الآخر فإذا لقيه جبريل كان أجود بالخير من الريح المرسلة .»حديث صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب فضائل القرآن باب كان جبريل يعرض القرآن على النبي صابقي حديث رقم (٤٩٩٧).

أبو هريرة الدوسي، صحابي جليل، حافظ الصحابة، اختلف في اسمه واسم أبيه،
 وأرجح ما قبل أنه عبدالرحمن بن صخر، مات سنة سبع وقبل: سنة ثمان وقبل: تسع

١) حديث صجيح،

٢) فاطمة الزهراء بنت رسول الله على أم الحسن سيدة نساء هذه الأمة، تزوجها على بن أبي طالب في السنة الثانية من الهجرة وماتت بعد النبي على بستة أشهر، وقد جاوزت العشرين بقليل. التقريب ص١٥٥٠.

٣) حديث صحيح.

القرآن كل عام مرة، فعرض عليه مرتين في العام الذي قبض فيه وكان يعتكف في كل عام عشرا، فاعتكف عشرين في العام الذي قبض فيه (١٠).

وأشفق رسول الله عَلِي أمنه أن تقرأ القرآن العظيم على حرف واحد فيشق عليها، فسأل الله أن يخفف عنها فأنزل الله تبارك وتعالى القرآن على سبعة أحرف كلها شاف كاف» .

عن أبي بن كعب قال: "إن النبي عَلِيِّ كان عند أضاة بني غفار قال فأتاه جبريل عليه السلام فقال: إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك القرآن على حرف.

فقال: أسال الله معافاته ومغفرته، و إنَّ أمتى لاتطيق ذلك.

ثم أتاه الثانية فقال: إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك القرآن على حرفين. فقال: أسأل الله معافاته ومغفرته، وإن أمتى لاتطيق ذلك.

ثم جاءه الثالثة فقال: إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك القرآن على ثلاثة أحرف.

فقال: أسأل الله معافاته ومغفرته وإن أمتي لاتطيق ذلك.

ثم جاءه الرابعة فقال: إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك القرآن على سبعة أحرف، فأيما حرف قرؤا عليه فقد أصابوا. «(٢).

وفي رواية «لقي رسول الله عَلِيَّةٍ جبريل فقال : ياجبريل بعثت إلى أمة أميين فيهم العجوز والشيخ والكبير والغلام والجارية والرجل الذي لم يقرأ كتابا قط.

فقال: يام حمد إن القرآن أنزل على سبعة أحرف «٣).

وخمسين وهو ابن ثمان وسبعين سنة. التقريب ص ٦٨١.

١) حديث صحيح .

أخرجه البخاري في كتاب فضائل القرآن باب كان جبريل يعرض القرآن على النبي المنبي حديث رقم (٤٩٩٨).

۲) حدیث صحیح .

أخرجه مسلم في كتاب الصلاة باب بيان أن القرآن نزل على سبعة أحرف حديث رقم (٢٨٠) واللفظ له وأخرجه أبوداود في كتاب الصلاة باب أنزل القرآن على سبعة أحرف حديث رقم (١٤٧٧-١٤٧٨) والنسائي في كتاب الصلاة باب جامع ما جاء في القرآن ما ١٥٤٠١٥٠٠.

٣) حديث صحيح .

أخرجه الترمذي في كتاب باب ما جاء أن القرآن أنزل على سبعة أحرف حديث رقم (٢٩٤٤) وقال الترمذي :«هذا حديث حسن صحيح و قد روي من غير وجه عن أبي بن كعب» سنن الترمذي ه/١٩٥٥.

والحديث صححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ١٥/٣ وحسن إسناده محقق جامع

فقرأ رسول الله على القرآن على أصحابه وعلمهم إياه، وأمرهم بتبليغه. عن ابن مسعود قال: «علمني رسول الله عليه وكفي بين كفيه - التشهد كما يعلمنى السورة من القرآن...»(١).

عن ابن عباس قال «كان رسول الله عَلِيَّةٍ يعلمنا التشهد كما يعلمنا السورة من القرآن»(٢).

ووجه الدلالة: أن رسول الله مَانِيَةٍ علمهم التشهد بحروفه كما كان يعلمهم القرآن بحروفه ووجه الشبه في المشبه به أقوى وأوضح .

عن ابن مسعود قال «كان الرجل منا اذا تعلم عشر آيات لم يجاوزهن حتى يعرف معانيهن و العمل بهن. »(٣).

عن أبي عبد الرحمن السلمي(٤) قال: «حدثنا الذين كانوايقرئوننا أنهم كانوا يستقرئون من النبي على فكانوا إذا تعلموا عشر آيات لم يخلفوها حتى يعملوا بما فيها من العمل، فتعلمنا القرآن والعمل جميعا»(٥).

الأصول ٤٨٣/٢، وانظر ص٣٣ رواية أخرى للحديث مع تخريجها.

وأضاة بني غفارتقدم في آخر بحث نزول القرآن ص٣٤، ذكرالخلاف في تحديد مكانها، والمقصود في الحديث هنا - والله أعلم - أضاة بني غفار التي في المدينة.

۱) حدیث صحیح .

أخرجه البخاري في مواضع من صحيحه واللفظ هنا أخرجه في كتاب الاستئذان باب الأخذ باليد حديث رقم (٦٢٦٥).

٢) حديث صحيح.

أخرجه مسلم في كتاب الصلاة باب التشهد حديث رقم (٤٠٣).

٣) حديث صحيح .

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ٨٠/١.

وصحح إسناده الشيخ أحمد شاكر في تحقيقه لتفسير الطبري وقال: «هو موقوف على ابن مسعود، لكنه مرفوع معنى، لأن ابن مسعود انما تعلم القرآن من رسول الله على أبن مسعود ماكان في ذلك العهد النبوي المنير الهـ

عبدالله بن حبيب بن ربيعة بفتح الموحدة وتشديد الياء أبوعبدالرحمن السلمي الكوفي المقريء، مشهور بكنيته ولأبيه صحبة، ثقة ثبت، مات بعد السبعين. التقريب صحبة، ثقة ثبت، مات بعد السبعين.

٥) حديث صحيح .

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ٨٠/١ من طريق جرير عن عطاء بن السائب عن أبى عبدالرحمن السلمى.

قلت : عطاء بن السائب قد اختلط بأخرة و جرير سمع منه بعد الاختلاط لكن ذكر الذهبي في كتابه «معرفة القراء الكبار» ١/٤٥ أن حماد بن زيد رواه عن عطاء، وهو قد سمع منه قبل الاختلاط فالسند صحيح، وصححه الشيخ أحمد شاكر في تحقيقه

ومن أجل هذا كان صحابة رسول الله سي إلى إذا تعلم رجل منهم سورة البقرة جد وعظم في أعينهم.

عن أنس رضي الله عنه قال «كان الرجل اذا قرأ البقرة وآل عمران جد فينا ، يعنى : عظم»(١).

و أمرهم رسول الله مَلِيَّة بتبليغ القرآن:

عن عبد الله بن عمرو بن العاص (٢) رضي الله عنهما أن رسول الله علي علي الله عنهما أن رسول الله علي قال: «بلغوا عني ولو آية وحدثوا عن بني اسرائيل والحرج، ومن كذب علي متعمد ا فليتو أ مقعده من النار»(٣).

قال ابن كثير(٧٧٤هـ) «يعني ولو لم يكن مع أحدكم سوى آية واحدة فليؤدها إلى من ورائه، فبلغوا عنه ما أمرهم به فأدوا القرآن قرآنا والسنة سنة، لم يلبسوا هذا بهذا...

فلهذا نعلم بالضرورة أنه لم يبق من القرآن مما أداه الرسول عَلِيَّةٍ إليهم إلا وقد بلغوه إلينا ولله الحمد والمنة. "اهـ(؛).

فَلَقَن صحابة رسول الله عَلِي القرآن العظيم و حَذَقَ فيه جماعة منهم، كانوا يتدارسونه، ويرسلهم عَلِي ليعلموه الناس، فكان يقال لهم: (القراء).

لتفسيرالطبري كما صححه محقق كتاب«معرفة القراءالكبار» للذهبي.

قلت : ويشهد له الذي قبله .

١) حديث صحيح .

أخرجه أحمد في المسند (الميمنية) ١٢١-١٢١.

٢) عبدالله بن عمرو بن العاص بن وائل بن هاشم بن سعيد (بالتصغير) ابن سعد بن سهم السهمي أبومحمد وقيل: أبوعبدالرحمن، أحد السابقين المكثرين من الصحابة وأحد العبادلة الفقهاء، مات في ذي الحجة ليالي الحرة على الأصح بالطائف على الأرجح سنة ٥٢هـ. التقريب ص٣١٥.

۳) حدیث صحیح .

أخرجه البخاري في كتاب الأنبياء باب ماذكر عن بني اسرائيل حديث رقم (٣٤٦٢) والترمذي في كتاب العلم باب العلم باب ماجاء في الحديث عن بني اسرائيل حديث رقم (٢٦٧١).

٤) فضائل القرآن لابن كثير ص١٩ بإختصار.

عن أنس رضي الله عنه «إن رعْلاً (١) وذَكُوان (٢) وعُصَية (٣) وبني لحيّان (٤) استمدوا رسول الله على عدو فأمدهم بسبعين من الأنصار كنا نسميهم القراء في زمانهم كانوا يحتطبون بالنهار ويصلون بالليل، حتى كانوا ببئر معونة قتلوهم وغدروا بهم فبلغ النبي عَلَيْتُهُ؛ فقنت شهرا يدعو في الصبح على أحياء من أحياء العرب على رعْل وذَكُوان وعُصَية وبني الحيان (٥).

وفي رواية عنه ايضا «جاء ناس إلى النبي عَلَيْكُم فقالوا: ابعث معنا رجالا يعلمونا القرآن والسنة فبعث اليهم سبعين رجلا من الأنصار يقال لهم: القراء فيهم خالي حرام يقرؤون القرآن ويتدارسون بالليل يتعلمون وكانوا بالنهار يجيئون بالماء فيضعونه في المسجد ويحتطبون فيبيعونه ويشترون به الطعام لأهل الصفة والفقراء. «(٦).

وحفظ القرآن في زمن الرسول صلى الله عليه وسلم جمع من الصحابة التصلت أسانيد القراءات ببعضهم(٧).

قال الذهبي (^): «الذين عرضوا على رسول الله صليبية القرآن: عثمان بن

<sup>()</sup> رعْل بن مالك ، قبيلة من سليم بن منصور، من العدنانية تنتسب إلى رعل بن مالك بن عوف بن امريء القيس بن بهته ابن سليم بن منصور، احدى القبائل التي لعنها رسول الله على الله على

Y) ذَكُوانُ بن رفاعة قبيلة من بني سليم بن منصور، من قيس عيلان من العدنانية، وهي احدى القبائل التي لعنها رسول الله على القبائل التي لعنها رسول الله على القبائل التي العنها رسول الله على القبائل التي العنها رسول الله على القبائل التي العنها رسول الله على العرب ص١٩٦٥، ١٩٦٨.

٣) عُصَيَّة بن خفاف قبيلة من بني سليم بن منصور، من قيس عيلان من العدنانية وهي احدى القبائل التي لعنها رسول الله مَنْ إِنْ قتلوا أصحاب بئر معونة. جمهرة أنساب العرب ص٢٦٨،٢٦١.

لحيان بن هذيل من العدنانية، وهم بنو لحيان بن هذيل بن مدركة بن الياس بن مضر بن نزار بن معد عدنان، وهي احدى القبائل التي لعنها رسول الله على إلى المعنى إذ قتلوا أصحاب بئر معونة.

٥) حديث صحيح .

أخرجه البخاري في كتاب المغازي باب غزوة الرجيع ورعل وذكوان وبئر معونة حديث رقم (٤٠٩٠).

٦) حديث صحيح .

أُخرجه مسلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب استحباب القنوت في جميع الصلاة اذا نزلت بالمسلمين نازلة حديث رقم (٦٧٧).

٧) انظر صحيح البخاري كتاب فضائل القرآن باب القراء من أصحاب النبي عليه.

۸) محمد بن أحمد بن عثمان بن قايمان الذهبي شمس الدين أبوعبدالله، محدث ناقد مؤرخ
 (۳۲۲–۸۶۷هـ). الأعلام ه/٣٢٦.

عفان [ ٣٥هـ] وعلى بن أبي طالب [ ت٠٠ هـ] وأبي بن كعب [ ت٣٣هـ على خلاف، وهذا الراجح] وعبد الله بن مسعود [ ت٣٣هـ] وزيد بن ثابت [ ت٥٠هـ] وأبوموسى الأشعري(١) وأبوالدرداء(٢).

فهؤلاء الذين بلغنا أنهم حفظوا القرآن في حياة النبي عَلِي وأخذ عنهم عرضا وعليهم دارت أسانيد قراءة الأئمة العشرة.

وقد جمع القرآن غيرهم من الصحابة كمعاذ بن جبل(٣) وأبي زيد(٤) و سالم مولى أبي حذيفة(٥) و عبد الله بن عمر(٦) و عقبــة بن عــامر(٧) لكن لم تتصل بنا قراءتهم»اهـ(٨).

فقرأ أصحاب الرسول صَلِيَّةٍ القرآن العظيم وأقرأوه، وحفظه جملة منهم،

<sup>1)</sup> عبدالله بن قيس بن سليم بن حضار بفتح المهملة وتشديدالضاد المعجمة، أبوموسى الأشعري ، صحابي مشهور، أمَّره عمر ثم عثمان وهو أحد الحكمين بصفين مات سنة مهد وقيل : بعدها . التقريب ص٣١٨.

Y) عويمر بن زيد بن قيس الأنصاري أبو الدرداء مختلف في اسم أبيه وأما هو فمشهور بكنيته وقيل: اسمه عامر وعويمر لقب، صحابي جليل، أول مشاهده أحد، كان عابدا مات في أواخر خلافة عثمان، وقيل: عاش بعد ذلك. التقريب ص٤٣٤.

٢) معاذبن جبل بن عمرو بن أوس الأنصاري الخزرجي أبوعبدالرحمن مشهور من أعيان الصحابة، شهد بدرا و مابعدها وكان اليه المنتهى في العلم بالأحكام والقرآن مات بالشام سنة ثمانى عشرة. التقريب ص٥٣٥.

عمرو بن أخطب أبوزيد الأنصاري، صحابي جليل، نزل البصرة مشهور
 بكنيته. التقريب ص١٤١٨.

مالم مولى أبي حذيفة بن عتيبة بن ربيعة بن عبدشمس، أحدالسابقين الأولين، أستشهد
 يوم اليمامة في السنة ١٢هـ. الإصابة ٢/٢.

٦) عبدالله بن عمر بن الخطاب العدوي أبوعبدالرحمن، ولد بعد المبعث بيسير واستصغر يوم أحد وهو ابن أربع عشرة، وهو أحد الكثرين من الصحابة، والعبادلة، وكان من أشد الناس اتباعا للأثر مات سنة ٧٣هـ في آخرها أو في أول التي تليها.

 <sup>(</sup>۷) وقع في معرفة القراء الكبار للذهبي ۲/۱: «... عتبة بن عامر» بالتاء المثناة من فوق ولم أجد في الصحابة ولا في القراء ولا في الرواة من اسمه «عتبة بن عامر» وترجح عندي - أنه تصحيف عن - عقبة بن عامر - والله أعلم.

وهوعقبة بن عامر بن عبس بن عمرو بن عدي بن عمرو بن رفاعة بن مودعة بن عدي بن غنم ابن قيس بن جهينة الجهني صحابي مشهور، قال ابن يونس :«كان قارئا عالما بالفرائض والفقه فصيح اللسان شاعرا كاتبا وهو أحد من جمع القرآن» وقال ايضا: «ورأيت مصحفه بمصر على غير تأليف مصحف عثمان وفي آخره كتب عقبة بن عامر بيده» هدة وفي سنة ۸ههد. الإصابة ۲/۲۸۶.

٨) معرفة القراء الكبار/٢٤-٤٢ بتصرف واختصار .

وكان حفظه خصوصية خص الله بها كتابه القرآن العظيم دون سائر الكتب، وهذه أشرف خصوصية مَنَّ الله تعالى بها على أمة محمد عَلِيَّةٍ و كان على هذا الحفظ الاعتماد في نقل القرآن العظيم تؤازره وتوثقه الكتابة كما بينا.

قال ابن تيمية (ت٧٢٨هـ): «الاعتماد في نقل القرآن على حفظ القلوب لا على المصاحف، كما في الحديث الصحيح عن النبي على أنه قال: «إن ربي قال لي: أن قم في قريش فأنذرهم.

فقلت: أي رب اذا يتلغوا رأسي(١).

فقال: إني مبتليك ومبتل بك، ومنزل عليك كتابا لا يغسله الماء، تقرؤه نائما ويقظانا، فابعث جندا أبعث مثليهم وقاتل بمن أطاعك من عصاك، وأنفق أنفق عليك «٢).

فأخبر أن كتابه لايحتاج في حفظه إلى صحيفة تغسل بالماء بل قرأوه في كل حال كما جاء في نعت أمته: "أناجيلهم في صدورهم" بخلاف أهل الكتاب الذين لايحفظونه إلا في الكتب ولا يقرأونه كله إلا نظرا لا عن ظهر قلب. "اه(٣).

قلت: إن القرآن العظيم لم يقتصر على كونه آيات تتلى أو تقرأ وتحفظ في الصدور وإنما كان أيضا كتابا مدونا بالمداد فهاتان الصورتان تتضافران وتصحح كل منهما الأخرى، ولهذا كان الرسول على المحافرين وأملاه من فوره على كتبة الوحي ليدونوه على أي شيء كان في متناول أيديهم مما تمكن الكتابة عليه (٤).

قال ابن الجزري (ت٨٣٣هـ) ﴿ولما خصَّ الله تعالى بحفظه من شاء من أهله أقام له أئمة ثقات تجردوا لتصحيحه وبذلوا أنفسهم في اتقانه وتلقوه

١) يتلغوا رأسي: أي: يشدخوا.

۲) حدیث صحیح .

أخرجه مسلم في كتاب الجنة باب الصفات التي يعرف بها في الدنيا أهل الجنة وأهل النار عن عياض بن حمار حديث رقم (٢٨٦٥) ولفظ محل الشاهد منه: «إن رسول الله عن عياض بن حمار حديث رقم أمرني أن أعلمكم ما جهلتم مما علمني يومي هذا ... ... وقال: إنما بعثتك لأبتليك وابتلي بك، وأنزلت عليك كتابا لايغسله الماء، تقرؤه نائما ويقظان.

وإن الله أمرني أن أحرق قريشا، فقلت : ربِّ إذا يثلغوا رأسي فيدعوه خبزة.

قال : أستخرجهم كما استخرجوك، واغزهم نغزك، وأنفق فسننفق عليك، وابعث جيشا نبعث خمسة مثله، وقاتل بمن أطاعك من عصاك...»

٣) مجموع الفتاوي ٢١/١٠٥.

عدخل إلى القرآن الكريم ص٣٤.

### القراء من الصحابة:

ولما توفي رسول الله على الله على البوبكر خليفة رسول الله على كان ما كان من أمر حروب الردة، واستحرار القتل في القراء من الصحابة، فأشار عمر بن الخطاب رضي الله عنه على أبي بكر بجمع القرآن العظيم في صحف خشية ذهابه - والعياذ بالله - بذهاب القراء من الصحابة، فجمع المصحف في صحف كانت عند أبي بكر حتى توفي ثم عند عمر حتى توفي ثم عند حفصة رضى الله عنها أم المؤمنين ووصية عمر رضى الله عنهما.

وفي خلافة عثمان بن عفان رضي الله عنه انتشر الصحابة في أرجاء البلاد التي دخلت في الاسلام يعلمون الناس أمور دينهم ويقرئونهم كتاب ربهم.

وفي أواخر عام أربع وعشرين وأوائل عام خمس وعشرين من الهجرة حضر حذيفة بن اليمان رضي الله عنه فتح أرمينية و أذربيجان، فرأى وسمع من الناس ما أفزعه، إذ اختلف عوام الناس في القرآن فصار أحدهم يقول للآخر: قراءتي خير من قراءتك، فَقَدمَ المدينة على عثمان وطلب إليه أن يضع حدا لهذا اللجاج الذي قد يؤدي إلى مثل ما وقع فيه اليهود والنصارى من فرقة بشأن كتبهم، فشكل عثمان لجنة من أربعة نساخ هم: زيد بن ثابت - وهو من الأنصار - وعبد الله بن الزبير و سعيد بن العاص و عبد الرحمن بن الحارث - من المهاجرين - وكلفهم بنسخ مصحف حفصة بعدد من النسخ يعادل عدد الأمصار الرئيسة في الدولة الاسلامية، وقال لهم: "إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش فإنما نزل بلسانهم"(۲).

وبانتهاء هذا العمل بما يتفق تماما مع النص الأصلي أعيد مصحف حفصة اليها بينما وزعت النسخ على الأمصار(٣).

١) النشر في القراءات العشر ١/٦.

٢) أثر صحيّح . سبق تخريجه ص٤١،٣٢ه.

٣) مدخل إلى القرآن الكريم ص٣٨-٣٩ بتصرف، وقد تقدم الحديث بتوسع عن جمع القرآن.

القراء من التابعين:

[وقرأ أهل كل مصر بما في مصحفهم وتلقوا مافيه عن الصحابة الذين تلقوه من رسول الله ملية.

وقد كثر هؤلاء وانتشروا في البلاد وكان منهم (٢):

- (۱) في المدينة: سعيد بن المسيب (۳) و عروة بن الزبير (۱) و سالم بن عبد الله (۵) و ابن شهاب الزهري (ت١٢٣هـ) وعبد الرحمن بن هرمز الذي يعرف بالأعرج (۲).
- (۲) وفي مكة : عبيد الله بن عمير الليثي (۷) وعطاء بن أبي رباح (۸) وطاووس (۹) وعكرمة مولى ابن عباس (ته١٠هـ) وعبد الله بن أبي مليكة (١٠).

١) من كلام ابن الجزري في النشر ٨/١.

٢) جمال القراء٢/٥٢٤ نقلا عن كتاب «القراءات» لأبي عبيد، وقارن بـ «النشر»١/١.

٣) سعيد بن المسيب بن حزن بن أبي وهب بن عمرو بن عائذ بن عمران بن مخزوم القرشي المخزومي، أحد العلماء الأثبات الفقهاء الكبار، مات بعد التسعين وقد ناهز الثمانين. التقريب ص٢٤١.

عروة بن الزبير بن العوام بن خويلد الأسدي أبوعبدالله المدني، ثقة فقيه مشهور مات سنة أربع وتسعين على الصحيح ومولده في أوائل خلافة عثمان.

سالم بن عبدالله بن عمر بن الخطاب القرشي العدوي أبوعمر أو أبوعبدالله المدني أحد الفقهاء السبعة كان ثبتا عابدا فاضلا كان يشبه بأبيه في الهدي والسمت مات في آخر سنة ست ومئة على الصحيح.

<sup>7)</sup> عبدالرحمن بن هرمز الأعرج أبوداود المدني، مولى ربيعة بن الحارث، ثقة فقيه ثبت عالم مات سنة سبع عشرة ومئة. التقريب ص٣٥٢.

٧) عبيد الله بن عبيد بن عمير بن قتادة بن سعد بن عامر بن جندع أبوهاشم الليثي المكي،
 تابعي جليل مات سنة ١١٣هـ. غاية النهاية ٢٠/١٤.

وذكر في «النشر» بدلا منه: «عبيد بن عمير»، له ترجمة في «غاية النهاية» ١٩٩٧/١.

٨) عطاء بن أبي رباح بفتح الراء والموحدة واسم أبي رباح أسلم القرشي مولاهم المكي،
 ثقة فقيه فاضل مات سنة أربع عشرة ومئة على المشهور.

٩) طاوس بن كيسان اليماني أبوعبدالرحمن الحميري مولاهم الفارسي يقال: اسمه ذكوان
 و طاوس لقب، ثقة فقيه فاضل مات سنة ست ومئة، وقيل: بعد ذلك. التقريب
 ص٢٨١٠.

١٠) عبدالله بن عبيدالله بن عبدالله بن أبي مليكة بالتصغيرابن عبدالله بن جدعان، يقال اسم أبي مليكة زهيرالتيمي المدني، أدرك ثلاثين من الصحابة، ثقة فقيه مات سنة سبع عشرة ومئة. التقريب ص٣٢١٠.

- (٣) وفي الكوفة: علقمة بن قيس(١) والأسود بن يزيد(٢) ومسروق بن الأجدع(٣) وعبيدة السلماني(٤) وعمرو بن شرحبيل(٥).
- (٤) وفي البصرة: عامر بن عبد الله(٦) و أبو العالية الرياحي(٧) وأبو رجاء العُطَاردي(٨) ونصر بن عاصم الليثي(٩) ويحي بن يعمر(١٠).
- (٥) وفي الشَّام: المغيرة بن أبي شهاب المخزومي (١١) و خليد بن سعد (١٢).

#### القراء بعد التابعين:

قال أبوعبيد القاسم بن سلام(١٣) بعد ذكر هؤلاء وغيرهم: «ثم قام من

- ا علقمة بن قيس بن عبدالله النخعي الكوفي، ثقة ثبت فقيه عابد مات بعد الستين وقيل:
   بعد السبعين. التقريب ص٣٩٧.
- الأسود بن يزيد بن قيس النخعي أبوعمرو أو أبوعبدالرحمن مخضرم ثقة مكثر فقيه مات سنة أربع أو خمس وسبعين . التقريب ص١١١٠.
- مسروق بن الأجدع بن مالك الهمداني الوادعي أبوعائشة الكوفي ، ثقة فقيه عابد ،
   مخضرم مات سنة اثنتين ويقال : سنة ثلاث وستين . التقريب ص٢٨ه.
- عبيدة بن عمرو السلماني بسكون اللام ، ويقال : بفتحها المرادي أبوعمرو الكوفي تابعي كبير مخضرم ، فقيه ثبت مات سنة اثنتين وسبعين أوبعدها والصحيح أنه مات قبل سنة سبعين.
- عمرو بن شرحبيل الهمداني أبوميسرة الكوفي ، ثقة عابد مخضرم مات سنة ثلاث وستين . . . التقريب ص٤٢٢.
- ٦) عامر بن عبدالله هو الذي يعرف بابن عبدقيس كان يقريء الناس. جمال القراء٢/٢٧٤.
- لا رفيع بالتصغير ابن مهران أبوالعالية الرياحي بكسر الراء والتحتانية ثقة كثير الارسال مات سنة تسعين وقيل: ثلاث وتسعين وقيل: بعد ذلك.
- مران بن تيم ويقال: ابن ملحان أبو رجاء العُطَاردي البصري التابعي الكبير ولد قبل الهجرة باحدى عشرة سنة، وكان مخضرما، أسلم في حياة النبي عين ولم يره فهو تابعي لذلك مات سنة خمس ومئة.
   غاية النهاية ١/٤٠٦.
- ٩) نصر بن عاصم الليثي ويقال الدؤلي البصري النحوي تابعي، توفي قديما قبل سنة مئة،
   قال خليفة: مات سنة تسعين. غاية النهاية ٢/ ٣٣٦.
- ١٠) يحي بن يعمر أبوسليمان العدواني البصري ، تابعي جليل يقال : انه أول من نقط المصاحف ، توفى قبل سنة تسعين. غاية النهاية ٢٨١/٢.
- (١) المغيرة بن أبي شهاب عبدالله بن عمرو بن المغيرة بن ربيعة بن عمرو بن مخزوم أبوهاشم المخزومي الشامي أخذالقراءة عن عثمان بن عفان رضي الله عنه ومات سنة المهائية ١/٥٠٣.
- ۱۲) خلید بن سعد السلامانی مولی أم الدرداء تابعی قاریء. جمال القراء۲/۲۳۲ تهذیب تاریخ دمشق ه/۱۷۵.
- ١٣) القاسم بن سلام أبوعبيد الخراساني الأنصاري مولاهم البغدادي امام كبير حافظ علامة، صاحب التصانيف في القراءات والحديث والفقه واللغة والشعر مات سنة أربع

بعدهم بالقرآن قوم ليست لهم أسنان من ذكرنا ولا قدمتهم غير أنهم تجردوا للقراءة واشتدت بها عنايتهم ولها طلبهم حتى صاروا بذلك أنمة يأخذها الناس عنهم ويقتدون بهم فيها اهـ(١).

ومن هؤلاء:

- (۱) بالمدينة: أبوجعفر يزيد بن القعقاع(٢) ثم شيبة بن نصاح(٣) ثم نافع ابن أبى نعيم(٤).
- (۲) وبمكة : عبد الله بن كثير (٥) وحميد بن قيس الأعرج (٦) ومحمد بن محيصن (٧) .
- (٣) وبالكوفة : يحي بن وثاب(٨) وعاصم بن أبي النُّجُود(٩) وسليمان

١) جمال القراء٢/٨٢٤، نقلا عن كتاب «القراءات» لأبي عبيد.

وعشرين ومانتين بمكة. عاية النهاية ١٨/٢.

٢) يزيد بن القعقاع الإمام أبوجعفر المخزومي المدني القاريء أحد القراء العشرة تابعي مشهور كبير القدر ويقال: اسمه جندب ابن فيروز ، مات سنة ١٣٠ وقيل : سنة ١٣٢ وقيل : غيرذلك.

٣) شيبة بن نصاح بن سرجس بن يعقوب امام ثقة مقريء المدينة مع أبي جعفر وقاضيها ومولى أم سلمة رضي الله عنها مسحت على رأسه ودعت له بالخير وهو أول من ألف في الوقوف مات سنة ١٣٨٠هـ في أيام مروان بن محمد وقيل ١٣٨٠هـ في أيام المنصور. غاية النهائة ٢٠/١٣٠.

<sup>3)</sup> نافع بن عبدالرحمن بن أبي نعيم أبورويم ويقال: أبونعيم ويقال: أبوالحسن وقيل: أبو عبدالله وقيل: أبوعبدالرحمن الليثي مولاهم ، وهو مولى جعونة بن شعوب الليثي حليف حمزة بن عبدالمطلب ، أحد القراء السبعة ، ثقة صالح ، مات سنة تسع وستين ومئة وقيل: سبعين وقيل: سبع وستين وقيل غير ذلك. غاية النهاية ٢/٠٣٠.

٥) عبدالله بن كثير ، أمام أهل مكة في القراءة (٥٥-١٢٠هـ). عاية النهاية ٢/١٤.

٢) حميد بن قيس الأعرج أبوصفوان المكي القاري ثقة توفي سنة ١٣٠هـ. غاية النهاية ١/٥٢٠.

٧) محمد بن عبدالرحمن بن محيصن السهمي، مولاهم المكي مقريء أهل مكة مع إبن كثير،
 ثقة مات سنة ١٢٢هـ وقيل: سنة ١٢٣هـ. غاية النهاية ٢/١٦٧.

٨) يحي بن وثاب الأسدي مولاهم الكوفي تابعي ثقة كبير من العباد الأعلام مات سنة
 ١٠٣هـ. غاية النهاية ٢/ ٣٨٠.

٩) عاصم بن بهدلة أبي النَجُود بفتح النون وضم الجيم أبوبكرالأسدي مولاهم الكوفي شيخ الإقراء بالكوفة، أحد القراء السبعة توفي سنة ١٢٧هـ وقيل غير ذلك.
 عاية النهاية ١٤٦/١.

- الأعمش (١) ثم حمزة(٢) ثم الكسائي(٣).
- (٤) وبالبصرة : عبد الله بن أبي اسحاق الحضرمي(٤) وعيسى بن عمر الثقفي (٥) و أبوعمرو بن العلاء (٦) ثم عاصم الجحدري (٧) ثم يعقوب الحضرمي(٨).
- (٥) وبالشام: عبد الله بن عامر (٩) وعطية بن قيس الكلابي (١٠) ويحي بن

١) سليمان بن مهران الأعمش أبومحمد الأسدي الكاهلي مولاهم الكوفي، امام جليل
 ٢٠-١٤٨هـ). غاية النهاية ١/٥١٠.

٢) حمزة بن حبيب بن عمارة بن إسماعيل، الامام الحبرأبوعمارة الكوفي التيمي مولاهم،
 وقيل: من صميمهم الزيات أحدالقراء السبعة (٨٠-١٥١هـ).

على بن حمزة بن عبدالله بن بهمن بن فيروز الأسدي مولاهم ، أبوالحسن الكسائي إمام انتهت اليه رئاسة الاقراء بالكوفة بعد حمزة الزيات توفي سنة ١٨٩هـ. غاية النهاية ١/٥٥٥.

عبدالله بن إسحاق الحضرمي النحوي البصري ، جد يعقوب بن إسحاق الحضرمي توفي
 سنة ١١٧هـ . غاية النهائة ١٤٠/١.

عيسى بن عمر أبوعمر الثقفي النحوي البصري ، مات سنة ١٤٩هـ. غاية النهاية
 ٢١٣/١.

<sup>7)</sup> زَبّان بن العلاء بن عمار بن العريان بن عبدالله بن الحسين بن الحارث بن جلهمة بن حجر بن خزاعى ، أبوعمرو التيمي المازني البصري ، أحد القراء السبعة ، مات سنة ١٥٤هـ وقيل غير ذلك . غاية النهاية ٢٨٨/١.

العجام بن أبي الصباح العجام ، وقيل: ميمون أبو المجشر بالجيم والشين المعجمة مشددة مكسورة ، الجحدري البصري توفي قبل ١٣٠هـ.

٨) يعقوب بن إسحاق بن زيد بن عبدالله بن ابي اسحاق أبومحمدالحضرمي ، مولاهم البصري أحد القراء العشرة ، وإمام أهل البصرة ومقريها توفي سنة ٥٠٠هـ. غاية النهاية ٢/٣٨٦.

٩) عبدالله بن عامر بن زيد بن تميم بن ربيعة بن عامر بن عبدالله بن عمران اليحصبي بضم الصاد وكسرها نسبة الى يحصب بن دهمان بن عامر بن حمير بن سبأ وقيل: يحصب بن مالك بن أصبح بن ابرهة بن الصباح ، أبوعمران امام أهل الشام في القراءة والذي انتهت اليه مشيخة الإقراء بها مات سنة ١١٨هـ. غاية النهاية ١/٣٨٦.

١٠) عطية بن قيس أبو يحي الكلابي الحمصي الدمشقي تابعي قاريء دمشق بعد ابن عامر ثقة مات سنة ١٢١هـ. غاية النهاية ١٣/١ه.

الجارث الذماري(١) ثم شريح بن يزيد الحضرمي(١). (٣).

قال ابن الجزري (ت٨٣٣هـ) «ثم إن القراء بعد هؤلاء المذكورين كثروا وتفرقوا في البلاد وانتشروا وخلفهم أمم بعد أمم وعرفت طبقاتهم واختلفت صفاتهم فكان منهم: المتقن للتلاوة المشهور بالرواية والدراية.

ومنهم: المقتصر على وصف من هذه الأوصاف.

وكثر بينهم لذلك الاختلاف و قلَّ الضبط واتسع الخرق و كاد الباطل يلتبس بالحق فقام جهابذة علماء الأمة و صناديد الأئمة، فبالغوا في الاجتهاد وبينوا الحق المراد و جمعوا الحروف والقراءات و عَزَوْا الوجوه والروايات، وميزوا بين المشهور والشاذ ، والصحيح والفاذ بأصول أصلوها و أركان فصلوها اهد(٤) فرضي الله عنهم وأرضاهم بما قدموا من خدمة القرآن و الاسلام.

هذا ما كان من نشأة القراءات في هذا الطور ، حيث لم تتجاوز مجرد التلقي والسماع ، ثم انتقلت من طور الرواية المجردة إلى طور الرواية مع التدوين والتأليف ، والحديث عن هذا الطور الثاني سيأتي في موضعه من هذه الرسالة (٥) - إن شاءالله - والله المستعان.

الحارث بن عمرو بن يحي بن سليمان بن الحارث أبوعمرو ويقال: أبوعمر ويقال: أبوعمر ويقال: أبوغمر ويقال: أبوغُليم، الغساني الذماري ثم الدمشقي، إمام الجامع الأموي وشيخ القراءة بدمشق بعد ابن عامر يعد من التابعين مات سنة ١٤٥هـ. غاية النهاية ٢٧/٢٣.

٢) شريح بن يزيد أبوحيوة الحضرمي الحمصي صاحب القراءة الشاذة ، ومقريء الشام مات سنة ٣٠٠هـ. غاية النهاية ١/٥٢٠.

٣) جمال القراء ٢/٥٢٥-٤٣١ و قارن بالنشر ٨/١-٩.

٤) النشر ٩/١.

في الباب الثاني من هذا القسم .

المطلب الثاني: مصدر القراءات.

الأصل في القراءات إنما هو التلقي والسماع عن رسول الله عَلَيْ كما وضحت في المطلب السابق، وقد تقرر ذلك بالأدلة القاطعة ومنها:

قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَقُرْآناً فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُه عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَلْنَاهِ تَنْزِيلًا ﴾ الاسراء: ١٠٦.

ووجه الدلالة في هذه الآية الكريمة: أنها تقرر أن القرآن العظيم انما نزل من عند الله تعالى، وأنه سبحانه وتعالى فرقه على زمن البعثة ليقرأه عليه الصلاة والسلام على الناس.

وقوله تبارك وتعالى: ﴿لا تُحَرّك بِهِ لسَانَك لِتَعْجَلَ بِهِ. إِنَ عَلَيْنَا جَمْعَه وَقُرْآنَه، فإذَا قَرَأنَاهُ فاتّبِع قُرْآنَه، ثُمّ إِنَ عَلَيْنَا بَيَانَه ﴿ القيامة:١٦-١٩.

وقوله تبارك وتعالى: ﴿ كِتَابٌ أَنزِلُ إِلَيْكُ فَلَا يَكُن في صَدْرِك حَرَجٌ مِنْه لِتُنْذِر به وذِكْرَى لِلمُؤمِنِين ﴾ الأعراف:٢.

وقوله تعالى: ﴿ الحمد لله الذي أَنْزَل عَلَى عَبْدِه الكِتَابَ ولَمْ يَجْعَل له عَوَجَا . قَيِّما لِيُنْذِر بأساً شَدِيداً مِنْ لَدُنْه، ويُبَشَّر المُؤمِنِين الذين يَعْمَلُون الصَالِحَات أَنَ لَهُم أَجْراً حَسَناً ﴾ الكهف:١-٣.

وفي هذه الآيات تقرير أن القرآن العظيم من عند الله تعالى وأن الرسول مِلِيَّةٍ مهمته إعلام الناس به.

قال: أقر أنيها رسول الله صلية.

<sup>1)</sup> أسلم يوم الفتح، ومات قبل أبيه، وكان من فضلاء الصحابة قال ابن شهاب: كان هشام ابن حكيم في نفر من أهل الشام يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ليس لأحد عليهم إمارة.

قال أبو نعيم: استشهد بإجنادين .

ووقعة إجنادين كانت عام ١٥هـ. الإستيعاب ٩٣/٣ الإصابة ٦٠٣/٣.

٢) أساوره أواثبه وأقاتله. النهائة ٢/٠/١.

٣) تربصت التربص المكث والانتظار. النهاية ٢/١٨٤.

فقلت : كذبت ، فإن رسول الله عَلَيْتُهُ قد أقرأنيها على غير ما قرأت. فانطلقت به أقوده إلى رسول الله عَلَيْتُهُ.

فقلت : يارسول الله إني سمعت هذا يقرأ سورة الفرقان(١) على حروف لم تقرئنيها.

فقال رسول الله على القيلة : إقرأ ياهشام .

فقرأ عليه القراءة التي كنت سمعته يقرأ.

فقال رسول الله عَلِيهِ : هكذا أنزلت، ثم قال النبي عَلِيهِ: اقرأ ياعمر فقرأت القراءة التي أقرأني.

فقال رسول الله عَلِي : هكذا أنزلت، إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف، فاقرؤوا ماتيسر منه (٢).

### وهذا الحديث يدل على أمور منها:

فالحديث قد تكررت فيه لفظة: «الاقراء» مما يدل على أن القراءات إنما ثبتت بالتوقيف والتلقين والتلقي، والأخذ والمشافهة، والنقل والسماع، عن رسول الله على الله ع

ويلاحظ في هذا: أن عمر رضي الله عنه لمَّا أنكر على هشام بن حكيم رضي الله عنه لم ينكر عليه لأنه سمع ماليس في لغته وإنما كان ذلك لأنه سمع

١) فيه جواز قول سورة كذا، و فيه أن تسمية السورة بـ «الفرقان» توقيفية.

٢) حديث صحيح .

أخرجه البخاري في مواضع منها في كتاب فضائل القرآن باب أنزل القرآن على سبعة أحرف حديث رقم (٤٩٩٢) وباب من لم ير بأسا أن يقول سورة البقرة وسورة كذا وكذا حديث رقم (٥٠٤١) ومسلم في كتاب الصلاة باب بيان أن القرآن أنزل على سبعة أحرف حديث رقم (٨١٨).

وأخرجه مالك وأبوداود والنسائي والترمذي كمافي جامع الأصول ٢/٩٧٢. وهو حديث متواتر. انظر نظم المتناثر ص١١١.

خلاف ما قرأه النبي ملية حسب علمه رضى الله عنه.

ويؤكد هذا الأمر رجوع عمر رضي الله عنه إلى رسول الله على فلو كانت القراءة بالرأي وبالهوى لما احتاج عمر الى هذا الرجوع ، مما يبين أوضح بيان أنه ليس لأحد أن يقرأ برأيه واختياره أو من تلقاء نفسه وليس لأحد منهم أن يقرأ حسب رغبته وهواه - ولو صح لغة - فيغير عبارة بعبارة، أو يأتي في مكان اللفظ بمرادفه أو مساويه خاصة وعمر وهشام قرشيان لغتهما واحدة، ومع ذلك اختلفت قراءتهما لاختلاف الإقراء النبوي لكل واحد منهما.

- أن القراءات منزلة من عند الله تعالى، وموحى بها إلى النبي على سبعة ويؤخذ هذا من قول الرسول والله الله على سبعة أحرف».
- أن الصحابة رضوان الله عليهم كانوا في الذروة العليا دقة وضبطا لألفاظ القرآن الكريم، وإحكاما لكلماته وحروفه و حرصا على إماطة أدنى تصحيف عن ساحته و حسبنا برهانا على ذلك موقف عمر بن الخطاب مع هشام بن حكيم، ومن تلبيبه له وأخذه بخناقه، وسوقه لرسول الله على الما سمعه يقرأ على غير القراءة التي أقرأه إياها رسول الله على غير القراءة التي أقرأه إياها رسول الله على الله الله على الله على الله على الله على الله الله على الله على الله الله على الله الله على الله على
- وفي كل ذلك تأكيد على أن القراءات تلق ورواية وليست رأيا ودراية.

لذلك نجد أصحاب القراءات يرجعون قراءاتهم إلى صحابة رسول الله ملية و كلهم يروي عن رسول الله ملية (٢).

ا) هذه الأمور التي استفيدت من حديث هشام بن حكيم ذكرها مع بسط في الموضوع صاحب كتاب «القراءات في نظر المستشرقين والملحدين» ص ٥٥-٤٧.

Y) جرى المصنفون في كتب القراءات على عقد فصول في مقدماتها تتضمن أسانيد القراءات التي يوردونها؛ وذلك تأكيدا منهم لهذا الأصل التلقى والسماع.

وقد يظن من لايمعن النظر أنه لافائدة في حشد هذه الأسانيد في أول كتب القراءات، فإذا تمعن وجد أن لايرادها فائدة وأصلا أصيلا وهو تأكيد شأن اعتمادهم فيما يوردونه من قراءات على التلقى والسماع.

ومن علماء القراءات مكي بن أبي طالب القيسي (ت٢٣٥هـ) عقد في مقدمته لكتابه «التبصرة» في القراءات السبع فصلا ترجمته: «ذكر إتصال قراءة من ذكرنا من الأئمة بالنبي عليه و شرف وكرم» التبصرة ص٤٤-٧٤.

قال الخطابي(١) ﴿إِنَ اصحابِ القراءات من أهل الحجاز والشام والعراق كل منهم عزا قراءته التي اختارها إلى رجل من الصحابة قرأها على رسول الله عليه لم يستثن من جملة القرآن شيئا.

فأسند عاصم قراءته إلى على وابن مسعود .

وأسند ابن كثير قراءته إلى أبي.

وكذلك أبو عمرو بن العلاء أسند قراءته إلى أبى .

وأما عبد الله بن عامر فانه أسند قراءته إلى عثمان .

وهؤلاء كلهم يقولون قرأنا على رسول الله عَلِي وأسانيد هذه القراءات متصلة ورجالها ثقات اهـ(٢).

فالقراءات سنة متبعة يأخذها الآخر عن الأول عن رسول الله عليه .

قال ابن مجاهد (٣) «القراءة التي عليها الناس بالمدينة ومكة والكوفة والبصرة والشام، هي القراءة التي تلقوها عن أوليهم تلقيا وقام بها في كل مصر من هذه الأمصار رجل ممن أخذ عن التابعين أجمعت الخاصة والعامة على قراءته و سلكوا فيها طريقه، وتمسكوا بمذهبه على ماروي عن عمر بن الخطاب وزيد بن ثابت وعروة بن الزبير ومحمد بن المنكدر (٤) وعمر بن

د بن محمد بن ابراهيم بن الخطاب البستي أبو سليمان الخطابي، فقيه محدث
 ۱ (۱۳۹۳-۸۸۳هـ) . الأعلام ۲۷۳/۲.

٢) نقله القرطبي في تفسيره ٩/١ه.

ليُعْلَم أن نسبة القراءة إلى شخص من هؤلاء القراء لايعني كونها آحادية؛ لأن كل قراءة نسبت إلى قاريء من هؤلاء كان قراؤها زمن قارئها وقبله أكثر من قرائها في هذا الزمان وأضعافهم.

قال أبو المعالي محمد بن أحمد بن اللبان (ت٢٧٦هـ) - وهو من شيوخ ابن الجزري -: «إنحصار الأسانيد في طائفة لايمنع مجيء القرآن عن غيرهم، فلقد كان يتلقاه أهل كل بلد يقرأه منهم الجم الغفير عن مثلهم، وكذلك دائما، والتواتر حاصل لهم، ولكن الأئمة الذين تصدوا لضبط الحروف وحفظ شيوخهم فيها جاء السند من جهتهم، وهذه الأخبار الواردة في حجة الوداع ونحوها أجلى، ولم تزل حجة الوداع منقولة ممن يحصل بهم التواتر عن مثلهم في كل عصر؛ فهذه كذلك.»

وقال ابن اللبان رحمة الله أيضا: « هذا موضع ينبغي [التنبه] له الهاهد نقله في المنجد ص ٧٠ وانظر منه ص ٢٠- ٧٠ ولطائف الاشارات ٧٨/١.

٣) أحمد بن موسى بن العباس التميمي أبوبكر بن مجاهد ، كبير العلماء بالقراءات في عصره توفى سنة ٣٢٤هـ. الأعلام ٢٦١/١.

ع) محمد بن المنكدر بن عبدالله بن الهدير بالتصغير التيمي المدني، ثقة فاضل مات سنة ١٣٠هـ أو بعدها.

عبد العزيز (١) وعامر الشعبي أنهم قالوا (٢): «القراءة سنة يأخذها الآخر عن الأول فاقرؤه كما تجدونه». "اهـ (٣).

ومن ثمَّ حدَّروا من أخذ القرآن من المُصْحَفيِّين الذين أخذوا القرآن من المصحف و الصحف ولم يتلقوه بالسماع و المشافهة.

عن سليمان بن موسى (٤) قال: «كان يقال: لاتأخذوا القرآن من المصحفيين ولا العلم من الصحفيين» (٥).

عن سعيد بن عبد العزيز التنوخي(٦) قال «كان يقال «لاتحملوا العلم عن صُحُفى، ولا تأخذوا القرآن من مصحفى»(٧).

ومنعوا القراءة بالقياس المطلق وهو الذي ليس له أصل في القراءة يرجع إليه، ولاركن وثيق في الأداء يعتمد عليه(^).

يقول ابن مجاهد(ت ٣٢٤هـ) أثناء كلامه عن حملة القرآن:

"ومنهم من يعرب قراءته، ويبصر المعاني ويعرف اللغات ولا علم له بالقراءات، واختلاف الناس والآثار، فربما دعاه بصره بالإعراب إلى أن يقرأ بحرف جائز في العربية لم يقرأ به أحد من الماضين، فيكون بذلك مبتدعا، وقد رويت في كراهة ذلك وحظره أحاديث»

ثم ساق بسنده عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال: «اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم»

وبسنده عن حذيفة قال: «اتقوا الله يا معشر القراء وخذوا طريق من

<sup>1)</sup> عمر بن عبدالعزيز بن مروان بن الحكم بن أبي العاص الأموي أمير المؤمنين، امه أم عاصم بن عمر بن الخطاب، ولي أمرة للوليد وكان مع سليمان كالوزير و ولي الخلافة بعده فعد من الخلفاء الراشدين، مات في رجب سنة ١٠١هـ ومدة خلافته سنتان ونصف. التقريب ص١٠٥.

Y) ساق ابن مجاهد رحمه الله أسانيده إلى هؤلاء وأقوالهم، وهي في معنى النص الذي لفقته منها.

٣) كتاب السبعة ص ٤٩-٢ه بتصرف واختصار.

ع) سليمان بن موسى الأموي مولاهم الدمشقي، الأشدق، صدوق فقيه في حديثه بعض لين وخولط قبل موته بقليل.
 التقريب ص ٥٥٥.

٥) تصحيفات المحدثين ١/١.

آ) سعید بن عبدالعزیز التنوخی الدمشقی ثقة إمام سواه أحمد بالأوزاعی و قدمه أبو مسهر لكنه اختلط فی آخر أمره مات سنة ۱۹۲۷هـ وقیل: بعدها.

٧) تصحيفات المحدثين ٧/١.

٨) النشر ١٧/١ وأنظر الاتقان (أبوالفضل) ٢١٧/١.

كان قبلكم، فوالله لئن استقمتم لقد سبقتم سبقا بعيدا، ولئن تركتموهم يمينا وشمالا، لقد ضللتم ضلالا بعيدا»

وبسنده عن علي بن أبي طالب قال: «إن رسول الله عَلَيْ يأمركم أن تقرأوا القرآن كما علمتم»(١).

وبسنده عن عبد الله قال: «إني سمعت القَرَأة فرأيتهم متقاربين، فأقرأوا كما علمتم واياكم والتنطع والاختلاف وإنما هو كقول أحدكم: هلم وأقبل وتعال»(٢).

وبسنده عن أبي عمرو بن العلاء قال: «لولا أنه ليس لي أن أقرأ إلا بما قد قريء به لقرأت حرف كذا كذا وحرف كذا كذا»

وبسنده عن الأصمعي(٣) قال: قلت لأبي عمرو بن العلاء: ﴿ وَبَارَكْنَا عَلَيْه ﴾ في موضع ﴿ وَتَرَكْنَا عَلَيْه ﴾ في موضع، أيعرف هذا؟.

فقال: ما يعرف إلا أن يسمع من المشايخ الأولين(٤).

١) حديث صحيح .

أخرجه أحمد في المسند (شاكر) ه/ه وقم (٣٩٨١) بنحوه والحاكم في المستدرك اخرجه أحمد في المسند (شاكر) ٢٢٢-٢٢ ولفظ ابن مجاهد عند الطبري تحت رقم (٣١) وأخرجه أبوعبيد في «فضائل القرآن» تحت رقم (٣١،٧٥٣) وأخرجه أبوعبيد في «فضائل القرآن» تحت رقم (٣١،٧٥٣) وأخرجه وأخرجه أبن حبان في صحيحه (موارد الظمآن) ص٤٤١ تحت رقم (١٧٨٣) وأخرجه بنحوه أبويعلى في مسنده (أسد) ٤٠٨/١ رقم (٣٦٥).

والحديث صححة الحاكم ووافقه الذهبي ، وصححه ابن حبان والشيخ أحمد شاكرفي تحقيقه للمسند ولتفسير الطبري وحسنه الشيخ حسين أسد في تحقيقه لمسند أبي يعلى.

٢) أثر صحيح .

أخرجه أبوعبيد في فضائل القرآن ص ٣٣٤ تحت رقم (٧٨٤) وأخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ١/٥٠-٥١ بإسنادين أحدهماعال جدا كما قال الشيخ أحمد شاكر.

قال الشيخ أحمد شاكر: «هذا الأثر لم نجده في غير هذا الكتاب (يعني: تفسير الطبري)» ٧/١ ...

قلت : أحرجه ابن مجاهد بسنده في كتاب «السبعة» كما ترى وأبوعبيد في فضائل القرآن كما ذكرت في التخريج، و لعل السيخ لم يقف عليها،

عبدالملك بن قريب بن عبدالملك بن علي بن أصمع أبوسعيد الباهلي الأصمعي البصري،
 صدوق سنى، مات سنة ٢١٠هـ. التقريب ص ٣٦٤.

قال محقق كتاب «السبعة» تعليقاً على هذا الموضع في كتاب «السبعة» ص ٤٨: «هذه الآية وتاليتها وردتا في قصة ابراهيم عليه السلام بسورة الصافات؛ الأولى رقم ١١٣، والثانية رقم ١٠٨، وصورتهما في مصحف عثمان واحدة وواضح من إجابة أبي عمرو بن العلاء أن المعول في ذلك على السماع من الشيوخ الثقات» هـ

قلت : الأمر كما قال ؛ وذلك أن الأصمعي إنما سأل أبا عمرو عن طريقة يمكن بها التمييز بين المتشابه في الرسم من الآيات ، واجابه أبو عمرو بأنه لايعرف إلا بالسماع

وقال (الأصمعي): قال أبوعمرو: "إنّما نحْن فيمن مضى كبقلٍ في أصولِ نحْل طوال.».» اهـ(١).

قلت: ومن هذا أيضا لمّا أنكر شبل بن عباد (٢) أحرفا من قراءة ابن محيصن وابن كثير وقال لهما: "إنّ العرب لاتفعل ذلك ولا أصحاب النحو!.

فقالا: إنَّ النحو لا يدخل في هذا، هكذا سمعنا أئمتنا ومن مضى من السيلف» اهـ (٣).

قلت: فبَيَّنَا له أن القراءة سنة متبعة يتلقاها الآخر عن الأول وهي تحكم على اللغة ولا يحكم عليها علمنا باللغة لأن اللغة أوسع من علمنا بها، والله تعالى قد أحاط بكل شيء علما.

ولقد قرر العلماء - رحمهم الله - هذا الأصل في كلامهم وشددوا عليه فمن ذلك:

- . قول أبي اسحاق الزجاج (٤): "إن القراءة سنة ولايجوز أن يقرأ قاريء بما لم يقرأ به الصحابة، أو التابعون أو من كان من قراء الأمصار المشهورين في القراءة الهـ(٥).
- . قول أبي الفتح ابن جني(٦) «لو قرأ قاريء: «إن الحمد لله»(٧) بكسر الهمزة على الحكاية التي للفظ بعينه لكان جائزا، لكن لايقدم على ذلك إلا أن يرد به أثر وان كان في العربية سائغا» اهـ(٨).
- . قول مكي بن أبي طالب القيسي (ت٤٣٧هـ): «القراءات الثابتة كلها عندنا من السنة التي لامدفع فيها لأحد فاعلم»اهـ(٩).

والتلقى عن المشايخ الأولين والله أعلم.

۱) كتاب «السبعة» ص ٤٦-٨٤ باختصار.

٢) شبل بن عباد أبو داود المكي، مقريء مكة، ثقة ضابط، هوأجل أصحاب ابن كثير، بقي حيا إلى قريب سنة ١٦٠هـ. غاية النهاية ٣٢٣/١.

٣) ت بغداد ٢٥٣/٣.

إبراهيم بن السري بن سهل ، أبو اسحاق الزجاج، عالم بالنحو واللغة والتفسير
 (٢٤١هـ). الأعلام ١٠/١٠.

٥) معانى القرآن واعرابه ٢٨٢/١.

٢) عثمان بن جني الموصلي أبو الفتح، من أئمة الأدب والنحو مات سنة الأعلام ١٠٤٤٨.

٧) الآية رقم ١٠ من سورة يونس: ﴿و آخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾.

٨) المحتسب ٣٠٨/١.

۹) كتاب «التبصرة» ص٠٦٠.

. قول أبي عمرو الداني(١) (ت٤٤٤هـ): «أئمة القراء لا تعتمد في شيء من حروف القرآن على الأفشى في اللغة والأقيس في العربية بل على الأثبت في الأثر والأصح في النقل والرواية إذا ثبتت عندهم، لايردها قياس عربية، ولافشو لغة؛ لأن القراءة سنة متبعة يلزم قبولها والمصير إليها» اهـ(٢).

قلت: بل زاد العلماء على هذا أن القراءة إذا ثبتت صارت أصلا ترد إليه قواعد اللغة والنحو(٣).

- . قول أبي محمد علي بن حزم(٤) «واتفقوا... أن كل ما في القرآن حق وأن من زاد فيه حرفا من غير القراءات المروية المحفوظة المنقولة نقل الكافة، او نقص منه حرفا أو بدل منه حرفا مكان حرف، وقد قامت عليه الحجة أنه من القرآن فتمادى متعمد الكل ذلك عالما بأنه بخلاف ما فعل؛ فإنه كافر»اهـ(٥).
- . قول أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية (ت٧٢٨هـ): "سبب تنوع القراءات فيما احتمله خط المصحف هو تجويز الشارع، وتسويغه ذلك لهم، إذ مرجع ذلك إلى السنة والاتباع لا إلى الرأي والابتداع»اهـ(٦).

ا) عثمان بن سعيد بن عثمان أبو عمرو الداني، ويقال له ابن الصيرفي من موالي بني أمية امام في القراءات وعلوم القرآن وأحد حفاظ الحديث (٣٧١-٤٤٤هـ).

٢) بواسطة المنجد ص ١٥٠.

٣) ونقله في مناهل العرفان ١/٥١٤ وعلق بقوله: «هذا كلام وجيه، فإن علماء النحو إنماً استمدوا قواعده من كتاب الله تعالى وكلام رسوله وكلام العرب، فإذا ثبتت قرآنية القرآن بالرواية المقبولة كان القرآن هو الحكم على علماء النحو، وما قعدوا من قواعد و وجب أن يرجعواهم بقواعدهم إليه، لا أن نرجع نحن بالقرآن إلى قواعدهم المخالفة نحكمها فيه، وإلا كان ذلك عكسا للآية، وإهمالا للأصل في وجوب الرعاية الهدا.

قلت : وقد قدّمت لك في التمهيد لهذا الباب ما يؤكد هذا المعنى ويزيد عليه، وسيأتي -إن شاء الله - في الباب الثاني عند الكلام عن القراءات في كتب النحو مزيدا على هذا، والله المستعان وعليه التكلان.

علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري، أبو محمد عالم الأندلس في عصره، وأحد الثمة الاسلام (٣٨٤-٥١ ٤هـ).

٥) مراتب الاجماع ص ١٧٤.

٦) مجموع الفتاوي٢/١٣.

من تمام هذا قول ابن الجزري (ت٨٣٣هـ) رحمه الله :«نعتقد أن معنى اضافة كل حرف من حروف الاختلاف إلى من أضيف إليه من الصحابة وغيرهم إنّما هو من حيث أنه كان أضبط له وأكثر قراءة، واقراء به، وملازمة له، وميلا إليه، لا غير ذلك .

وكذلك إضافة الحروف والقراءات الى ائمة القراءة ورواتهم المراد بها أن ذلك القاريء وذلك الإمام اختار القراءة بذلك الوجه من اللغة حسبما قرأ به فآثره على غيره وداوم عليه ولزمه حتى اشتهر وعرف به، وقصد فيه، وأخذ عنه، فلذلك أضيف اليه دون غيره

. قول الزركشي (ت٧٩٤هـ) : «القراءات توقيفية وليست اختياريـة خلافـاً لجماعة»اهـ(١).

واختلاف القراء (٢) في القراءات كاختلاف الآثار التي رويت في الأحكام فمنها المجتمع عليه السائر المعروف ومنها المتروك المكروه عند الناس المعيب من أخذ به، يبين ذلك جهابذة شرفهم الله بخدمة كتابه وسنة نبيه محمد مرابية.

من القراء وهذه الاضافة إضافة اختيار ودوام ولزوم لا إضافة اختراع ورأي واجتهاد النشر ٢/١ه.

<sup>1)</sup> البرهان في علوم القرآن ٣٢١/١.

Y) فائدة : بهذا الأصل (أعني: التوقيف في اختلاف القراءات) افترق اختلاف القراء عن اختلاف الفقهاء.

قال ابن الجزري (ت٨٣٣هـ) في النشر ٢/١ه : «إختلاف القراء كله حق وصواب نزل منْ عنْدالله، وهو كلامه لاشك فيه، واختلاف الفقهاء اختلاف اجتهادي والحق في نفس الأمر فيه واحد، فكل مذهب بالنسبة إلى الآخر صواب يحتمل الخطأ، وكل قراءة بالنسبة إلى الأخرى حق و صواب في نفس الأمر نقطع بذلك و نؤمن به الهـ

قلت : يعنى القراءة الصحيحة الثابتة لا الشادة ونحوها .

المبحث الثانى: تعريف القراءات لغة واصطلاحا.

وفیه مطلبان:

المطلب الأول: القراءات في اللغة .

المطلب الثاني: القراءات في الأصطلاح.

المطلب الأول: القراءات في اللغة.

القراءات جمع مفردها قراءة ، ومادة [ق . ر . أ] تدور في لسان العرب حول معنى الجمع والإجتماع(١).

والقراءة من قرأ يقرأ قراءة وقرآنا فهو قاريء، وهم قرّاء وقارؤون (٢). فالقراءة مصدر من قول القائل: قرأت الشيء إذا جمعته وضممت بعضه

إلى بعض، كقولك : ما قرأت الناقة سلى قط.

تريد بذلك أنها لم تضم رحما على ولد، كما قال عمرو بن كلثوم التغلبي (٣): تُريك إذًا دَخَلْت عَلَى خَلاءٍ وَقَدَّ أَمِنتُ عُيون الكَاشِحِينَا فَرَاعَي عَيْطُلٍ أَدْمَاءَ بِكُرٍ هَجَانِ اللَّوْنِ لَمْ تَقْر أَ جَنِينَا (٤).

=

١) معجم مقاييس اللغة ه/ ٧٩.

٢) تاج العروس ١٠١/١.

٣) عمرو بن كلثوم بن مالك بن عتاب، من بني تغلب، أبوالأسود شاعر جاهلي ، من أصحاب المعلقات توفى نحوسنة ١٠ ق. هـ. الأعلام ٥/٨٤.

<sup>3)</sup> قوله في البيت الأول «الكاشحينا» أي : الأعداء المضمرين العداوة في أكشاحهم وإنما خصَّت العرب الكشح بالعداوة لأنه موضع الكبد، والعداوة عندهم تكون في الكبد وقيل: بل سمى العدو كاشحا لأنه يعرض عنك ويوليك كشحه وهو الجنب.

وقوله في البيت الثاني: «عيطل» أي : طويلة العنق.

وقوله :«أدماء» أي: بيضاء .

وقوله :«بكر هجان اللون» البكرالناقة التي ولدت ولدا واحدا وقد يطلق على الناقة التي لم تلد.

وقوله : «هجان اللون» أي : الأبيض الخالص، أي: لونها أبيض.

وقوله : «لم تقرأ جنينا» أي : لم تضم في رحمها جنينا.

ومعنى البيتين : تريك هذه المرأة اذا أتيتها خالية وأمنت عيون أعدائها؛ تريك ذراعين ممتلئتين لحما كذراعي ناقة طويلة العنق لم تلد بعد ولم تضم رحمها على ولد ولم تلقه؛ يصفها بالسمن والبياض.

أنظر شرح أبي جعفر النحاس على المعلقات ص٩٥-٩٤ وشرح الزوزني للمعلقات ص٢٠٢-٢٠١ وشرح المعلقات للتبريزي ص٢٥٨-٢٥٩.

والبيت الثاني له رواية غير المذكورة هنا وهي:

يعني بقوله: «لم تقرأ جنينا» لم تضمم رحما على ولد. وفيه قول آخر: «لم تقرأ جنينا» أي: لم تلقه(١). ومعنى قرأت القرآن بناء على هذا: لفظت به مجموعا(٢).

وفَرَق ابن قيم الجوزية بين قري يقري وبين قرأ يقرأ ؛ فالأولى من باب الهمز الياء من المعتل ومعناها: الجمع والإجتماع، والثانية من باب الهمز ومعناها الظهور والخروج على وجه التوقيت والتحديد ومنه قراءة القرآن؛ لأن قارئه يظهره ويخرجه مقدرا محدودا لايزيد ولاينقص ويدل عليه قوله: ﴿إنّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ ﴾ القيامة:١٧؛ ففرق بين الجمع والقرآن ولو كان واحدا لكان تكريرا محضا(٣).

نراعي عيطل أدماء بكر تربعت الأجارع والمتونا
 نبه عليه النحاس والزوزني والتبريزي، وعلى هذه الرواية لا شاهد فيه.

۱) تفسیر الطبري (شاکر) آ /۹۰-۹۱ وقارن بلسان العرب ۱۲۸/۱ وتاج العروس ۱۰۲/۱-۱۰۲/۱

٢) لسان العرب ١/٨٢١ تاج العروس ١٠٢/١-١٠٣.

۳) «زاد المعاد» ه/ ۲۳۰.

المطلب الثاني: القراءات في الأصطلاح.

لعلماء القراءات - رحمهم الله - جملة من التعاريف في حد القراءات سأذكرها بحسب التسلسل الزمني لوفياتهم رحم الله الجميع(١).

### ١ - تعريف أبى حيان الأندلسي (٢):

عرَّف أبوحيان القراءات أثناء تعريفه للتفسير حيث قال: "التفسير علم يبحث فيه عن كيفية النطق بألفاظ القرآن ومدلولاتها وأحكامها الإفرادية والتركيبية ومعانيها التى تحمل عليها حال التركيب وتتمات لذلك"

ثم قال رحمه الله «وقولنا «يبحث فيه عن كيفية النطق بالفاظ القرآن» هذا هو علم القراءات» اهـ (٣).

قلت: فعلم القراءات عند أبي حيان رحمه الله هو العلم الذي يبحث فيه عن كيفية النطق بالفاظ القرآن.

#### ويلاحظ مايلى:

- أن هذا التعريف أقرب إلى موضوع التجويد منه إلى تعريف القراءات(٤).
- أن الباحث عند نظره في هذا التعريف ينبغي أن يتذكر أن أباحيان لم يأت بهذا التعريف غرضا وقصدا ولكن جاء به عرضا فلا ينظر إليه كحد يطلب فيه كونه جامعا مانعا والله أعلم.

### ٢ - تعريف بدر الدين الزركشي (ت٤٩٧هـ):

عرف الزركشي القراءات تعريفا يفرق فيه بينها وبين القرآن فقال: «القرآن هو الوحى المنزل على محمد مِلِينَةٍ للبيان والاعجاز.

والقراءات هي اختلاف الفاظ الوحي المذكور في كتبة الحروف أو كيفياتها من تخفيف وتثقيل وغيرهما "اهـ(٥).

ا بدأت التعريفات بقول أبي حيان من القرن الثامن لأني بعد البحث لم أجد تعريفاً واضحاً لأحد قبل ذلك، والحقيقة أن هذا أمر مستغرب في باب العلوم ولعل شهرة قضية القراءات أغنت عن تعريفها والله أعلم.

٢) محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان الغرناطي الأندلسي الجياني أثير الدين أبوحيان الأندلسي، من كبار علماء العربية والتفسير (١٥٤-٥٧هـ). الأعلام
 ٢/٧.٠٠.

٣) البحر المحيط ١٤/١.

عرف التجويد بأنه: «اخراج كل حرف من القرآن من مخرجه مع اعطائه حقه ومستحقه»
 وأنظر الكتب المصنفة في تجويد القرآن ومنها «البرهان في تجويد القرآن» (عالم الكتب) ص٩-١٠ «هداية القاري إلى تجويد كلام الباري» ص ٣٧-٣٨.

٥) البرهان في علوم القرآن ١/٨١٦.

قلت: فتعريف القراءات عند الزركشي هو اختلاف الفاظ الوحي في كتبة الحروف أو كيفياتها من تخفيف وتثقيل وغيرهما.

ويلاحظ مايلى:

- أنَّه خصص القراءات في تعريفه بمواضع الاختلاف، ولم يشر إلى مواضع الاتفاق فيها(١).

قلت: وذلك لأن مواضع الإتفاق ليست قراءات وإنما هي قرآن، ومواضع الإختلاف منها ما يصح كونه قرآنا ومنها ما لا يصح.

- أنه لم يشر في تعريفه بوضوح إلى النقل والرواية التي هي الأصل في القراءات.
- أنه قصر الاختلاف في القراءات على ماذكر ولم يشر بوضوح إلى الاختلاف في اللغة والاعراب والحذف والاثبات وهو واقع في القراءات، والله أعلم.

### ٣ - تعريف شمس الدين ابن الجزري (ت٨٣٣هـ):

عرّف ابن الجزري القراءات بقوله: «القراءات علم بكيفية أداء كلمات القرآن واختلافها بعزو الناقلة»اهـ(٢).

## ٤ - تعريف جلال الدين السيوطي (ت٩١١هـ):

عرف السيوطي القراءات أثناء حديثه عن العالي والنازل من أسانيد القرآن حيث قال: "ومما يشبه هذا التقسيم الذي لأهل الحديث تقسيم القراء أحوال الاسناد إلى قراءة ورواية وطريق ووجه، فالخلاف إن كان لأحد الأئمة السبعة أو العشرة أو نحوهم واتفقت عليه الطرق والروايات فهو قراءة...»اهـ(٣).

قلت: فالقراءة عند السيوطي هي ما خالف فيه إمام من الأئمة السبعة أو العشرة أو نحوهم غيره، مع إتفاق الطرق والروايات عليه.

### ويلاحظ التالى:

- أن هذا التعريف إنَّما ساقه السيوطي رحمه الله عرضا لاغرضا.
  - أن هذا التعريف إنَّما ساقه السيوطي عن القراء عموما.
- أنه لم يحدد فيه ماهية القراءة من حيث هي، إنما بالنظر إلى الرواية والوجه والطريق وهو ما عبر عنه بقوله: «تقسيم القراء أحوال

١) القراءات القرآنية تاريخ وتعريف ص ٦٣.

٢) منجد المقرئين ص٣.

٣) الإتقان في علوم القرآن (أبوالفضل) ٢٠٩/١.

ا لاسناد إلى قراءة...».

### ه - تعريف شهاب الدين القسطلاني (ت٩٢٣هـ):

عرّف القسطلاني علم القراءات بأنه «علم يعرف منه إتفاق الناقلين لكتاب الله وإختلافهم في اللغة والاعراب والحذف والاثبات، والتحريك والإسكان، والفصل والإتصال، وغير ذلك من هيئة النطق والإبدال من حيث السماع.

أو يقال: علم يعرف منه إتفاقهم واختلافهم في اللغة والاعراب والحذف والاثبات، والفصل والوصل، من حيث النقل.

أويقال : علم بكيفية أداء كلمات القرآن واختلافها معزواً لناقلته اهر (١).

قلت: ويلاحظ أن التعريف الثالث الذي أورده القسطلاني رحمه الله هو تعريف ابن الجزري والله أعلم.

## ۲ - تعریف طاش کبری زاده(۲) :

قال طاش كبرى زاده معرفا علم القراءات: «هو علم يبحث فيه عن صور نظم كلام الله تعالى من حيث وجوه الاختلافات المتواترة...

قال: وقد يبحث فيه أيضا عن صور نظم الكلام من حيث الاختلافات الغير متواترة الواصلة إلى حد الشهرة» اهـ (٣).

## قلت: ويلاحظ مايلي:

- أنه لما ذكر أن علم القراءات يشمل الاختلافات المشهورة قال: "ومبادئه مقدمات مشهورة أو مروية عن الآحاد الموثوق بهم" اهـ؛ فظهر - والله أعلم - أنه لايريد بالشهرة في التعريف ما هو قسيم المتواتر والآحاد، إنما يريد بالشهرة ما يقابل المتواتر ويدخل في الآحاد.

# ٧ - تعريف الدمياطي(٤) :

اكتفى الدمياطي رحمه الله عند تعريفه للقراءات(٥) بإيراد التعريف

١) لطائف الاشارات ١٧٠/١.

۲) أحمد بن مصطفى بن خليل أبو الخير عصام الدين طاشكبرى زاده ، مؤرخ تركي الأصل،
 مستعرب (ت٩٦٢هـ). الأعلام ٢/٧٥١.

٣) مفتاح السعادة ٢/٢ وقارن بكشف الظنون ١٣١٧/٢ وأبجد العلوم٢/٨٢٤.

أحمد بن محمد بن أحمد بن عبدالغني الدمياطي، شهاب الدين الشهير بالبناء، عالم بالقراءات (ت١١١٧هـ).

٥) إتحاف فضلاء البشر ص ٥.

الأول و الثالث مما أورده القسطلاني في كلامه الذي نقلته سابقا .

# ٨ - تعريف الزرقاني(١) :

قال الزرقاني معرفا القراءات: "مذهب يذهب اليه امام من ائمة القراء مخالفا به غيره في النطق بالقرآن الكريم مع اتفاق الروايات والطرق عنه سواء كانت هذه المخالفة في نطق الحروف أم في نطق هيئاتها اه (٢).

قلت: تعريف الزرقاني رحمه الله بسط لتعريف السيوطي السابق. ويلاحظ مايلي:

- أنه حصر التعريف على الاختلافات بين القراء.
- أنه حصر الاختلافات في النطق بالحروف وهيئاتها بينما الخلاف الواقع بين القراءات أعم من هذا اذ يشمل اللغة والاعراب والاثبات والحذف والوصل والفصل.

# ٩ - تعريف عبدالفتاح القاضي (٣):

عرّف رحمه الله القراءات بأنها «علم يعرف به كيفية النطق بالكلمات القرآنية وطريق ادائها اتفاقا واختلافا مع عزو كل وجه لناقله» اله(٤).

## ١٠ - تعريف محمد سالم محيسن(٥) حفظه الله:

عرَّف الشيخ حفظه الله القراءات بأنها: "علم بكيفيات أداء كلمات القرآن الكريم واختلافهامن تخفيف وتشديد واختلاف الفاظ الوحي في الحروف بعزو النقلة اله (٦).

قلت: تعريفه مأخوذ من تعريف ابن الجزري رحمه الله.

ويظهر - والعلم عند الله - بعد عرض هذه التعريفات وتقييد الملاحظات عليها أن هذه التعريفات جميعا تدور على عناصر تحدد المعرف ، وهذه

١) محمد بن عبدالعظيم الزرقاني من علماء الأزهر بمصر (ت١٣٧٦هـ). الأعلام ١٢٠/٦.

٢) مناهل العرفان ١/٥٠٥.

٣) عبدالفتاح القاضي، عالم بالقراءات من أهل التدقيق فيها له كتاب «البدور الزاهرة» في القراءات العشر و «القراءات الشاذة وتوجيهها» من علماء الأزهر توفي سنة ١٤٠٣هـ.

ع) البدور الزاهرة ص٧.

محمد محمد محمد سالم محيسن، عالم بالقراءات له مصنفات عديدة منها «القراءات وأثرها في علوم العربية» من علماء الأزهر.

المقتبس من اللهجات العربية والقرآنية ص٦٦ المغني في توجيه القراءات العشر المتواترة /٥٤.

## العناصر هي:

- (١) مواضع الإختلاف في القراءات.
- (٢) النقل الصحيح سواء كان متواترا أم آحادا.
  - (٣) حقيقة الإختلاف بين القراءات.

فإذا أريد تعريف القراءات تعريفا جامعا لجميع أفرادها مانعا من دخول غيرها فيها؛ فينبغي أن يشتمل هذا التعريف على هذه العناصر.

وباعتبار التعريفات السابقات نجد أن التعريفين الأولين الذين أوردهما القسطلاني رحمه الله (الفقرة رقم ه) تعريفان جامعان مانعان وكذا تعريف الشيخ عبد الفتاح القاضي رحم الله الجميع وغفر لنا ولهم .

## تعريف القراءات باعتبار الفن المدون:

وإذا كان العلم في إصطلاح التدوين هو «مجموع المسائل المتعلقة بجهة مخصوصة»(١) فإن تعريف القراءات كعلم مدون هو «مجموع المسائل المتعلقة باختلاف الناقلين لكتاب الله تعالى في الحذف والإثبات والتحريك والإسكان والفصل والوصل وغير ذلك من هيئة النطق والإبدال من حيث السماع».

أو «مجموع المسائل المتعلقة باختلاف الناقلين لكتاب الله تبارك وتعالى من جهة اللغة والإعراب والحذف والإثبات والفصل والوصل من حيث النقل».

أو «مجموع المسائل المتعلقة بالنطق بالكلمات القرآنية وطريق أدائها اتفاقا و اختلافا مع عزو كل وجه لناقله».

هذه خلاصة ما تحرر في تعريف القراءات كما قرر في كُتُبِ القوم والله أعلم.

١) كشف الظنون ٦/١ وقارن بأبجد العلوم ٤٣/١.

المبحث الثالث: الفرق بين القرآن والقراءة والرواية والطريق والوجه. وفيه مطلبان:

المطلب الأول: هل يوجد فرق بين القرآن والقراءة ؟. المطلب الثاني: الفرق بين الوجه والطريق والرواية.

المطلب الأول: هل يوجد فرق بين القرآن والقراءة ؟.

البحث في هذه المسألة والبت فيها ينبني على بيان أقسام القراءات وما يترتب عليه من تقرير قرآنية كل قسم من عدمها وهذا سيأتي - إن شاء الله تعالى - في موضعه من الدراسة؛ لذلك سأكتفي هنا بعرض وجهات نظر العلماء رحمهم الله في الموضوع مؤجلا البت فيه حتى يأتي الكلام عن أقسام القراءات - ان شاء الله تعالى -.

للعلماء - رحمهم الله - في هذه المسألة قولان مشهوران:

القول الأول: التفرقة بين القراءة و بين القرآن وهذا مذهب مكي بن أبي طالب القيسي (ت٤٣٧هـ) والزركشي (ت٤٧٩هـ) على خلاف بينهما في وجه الافتراق سيأتى ذكره - ان شاء الله - .

القول الثاني: عدم التفريق بين القراءة والقرآن.

أما أصحاب القول الأول ؛ فقد اختلفت وجهتهم فسيم الفرق بين القراءة ، كما يلى :

- (أ) ذهب مكي بن أبي طالب القيسي (ت٤٣٧هـ) إلى التفرقة بين القرآن والقراءة على أساس الشروط التالية:
  - (١) النقل عن الثقات إلى النبي مِنْ الله عَلَيْهِ .
    - (٢) شيوعه في العربية .
    - (٣) مو افقته لرسم المصحف.

فما توفرت فيه هذه الشروط فهو قراءة يقرأ بها (يعني: هي قرآن)، وما اختل فيه شرط منها فهو قراءة ولايقرأ بها (١).

ونقل هذا عن أبي عمرو الداني (٢) (ت٤٤٤هـ) وذكره السخاوي

١) الإبانة عن معانى القراءات ص٧٥-٥٨ ، ١٠٠ وغيرها.

٢) النشر ١/٩.

(ت٦٤٣هـ) في «جمال القراء»(١) وقال «وهو المختار عند أكثرهم» اهـ وصرح بموافقة مكي أبوشامة في «المرشد الوجيز»(٢) وابن الجزري في «النشر في القراءات العشر»(٣).

(ب) ذهب الزركشي (ت٤٩٤هـ) إلى التفريق بين القرآن والقراءة بوجه آخر غير ماذهب اليه مكي، فقال: «اعلم أن القرآن والقراءات حقيقتان متغايرتان فالقرآن هو الوحي المنزل على محمد مي البيان والاعجاز والقراءات هي اختلاف الفاظ الوحي المذكور في كتبة الحروف أو كيفيتها من تخفيف وتثقيل وغيرهما الهـ(٤).

ونقل السيوطي (ه) (ت٩١١هـ) كلام الزركشي ولم يتعقبه وقرره القسطلاني (٦) (٣٩٢٣هـ).

قلت: ويلاحظ على تفريق الزركشي أنه إنما ذكر الفرق بين القرآن والقراءة الصحيحة التي ثبت كونها وحي فقط، فكلامه لا يظهر منه الفرق بين القرآن والقراءة الآحادية التي لم تشتهر، وكذا القراءة الشاذة، وعلى خلاف ذلك تفريق مكي بن أبي طالب، فإنه يعطي الفرق بين القرآن وبين القراءة على الاطلاق، سواء كانت قراءة متواترة أم آحادية أم شاذة.

أما أصحاب القول الثاني؛ الذين لم يفرِّقوا بين القرآن والقراءة، فكل قراءة عندهم قرآن، فهذا القول لا أعلم قائلا به، غير أن ابن الجزري (ت٣٨هـ) نقل كلاما لابن دقيق العيد (٨) نقله عن صحاب أبو حيان الأندلسي (ت٢٥٥هـ) وقد صرح فيه بهذا الرأي.

قال أبوحيان الأندلسي (ت٥٤٥هـ): "وعلى ما ذكره هؤلاء من المتأخرين من تحريم القراءة الشاذة؛ يكون عالم من الصحابة والناس من بعدهم إلى زماننا قد ارتكبوا محرما، فيسقط بذلك الاحتجاج بخبر من يرتكب المحرم دائما،

<sup>. 25 . / / ( )</sup> 

٢) ص١٧١-١٧١ وإبرازالمعاني صه.

٣) ١/٩ ويلاحظ أنه فصل في المنجد ص١٥-١٧ ما أجمله في النشر.

البرهان في علوم القرآن ٣١٨/١.

٥) الاتقان (أبو الفضل) ٢٢٢/١.

٦) لطائف الاشارات ١٧١/١-١٧٢.

٧) إتحاف فضلاء البشر ص ه .

٨) محمد بن علي بن وهب بن مطيع أبوالفتح تقي الدين القشيري المعروف بـ«ابن دقيق العيد» أصولي فقيــه محدث (٦٢٥-٧٠٢هـ).

وهم نقلة الشريعة فيسقط ما نقلوه فيفسد على هؤلاء نظام الاسلام - والعياذ بالله تعالى من ذلك -.

قال: ويلزم أيضا أن الذين قرأوا بالشواذ لم يصلوا قط لأن الواجب لايتأدى بفعل المحرم.

قال: وقد كان قاضي القضاة أبو الفتح محمد بن علي (يعني: ابن دقيق العيد) يستشكل هذه المسألة ويستصعب الكلام فيها.

وكان يقول: هذه الشواذ نقلت نقل آحاد عن رسول الله على فيعلم ضرورة أن رسول الله على في فيعلم ضرورة أن رسول الله على قرأ بشاذ منها وإن لم يعين كما أن حاتما نقلت عنه أخبار في الجود كلها آحاد ولكن حصل من مجموعها الحكم بسخائه وإن لم يتعين ما تسخى به وإذا كان كذلك فقد تواترت قراءة رسول الله على بالشاذ، وإن لم يتعين بالشخص فكيف يسمى شاذاً والشاذ لايكون متواترا "اهـ(۱).

قلت: الظاهر من هذا النقل أنَّ ابن دقيق العيد رحمه الله تعالى لم يقل بهذا القول تقريرا إنَّما قاله بحثا.

ويعقب عليه بما يلى :

(۱) نحن نقطع أن كثيرا من الصحابة رضوان الله عليهم كانوا يقرؤون بما يخالف رسمه رسم مصحف عثمان بن عفان رضي الله عنه الذي جمع عليه الناس وأمر أن تكون القراءة العامة عليه.

وذلك لأن جمع عثمان رضي الله عنه للناس على المصحف الذي نسخه من مصحف حفصة رضي الله عنها مكتفيا فيه بما كان من القراءات موافقا للسان قريش، هذا الجمع لم يكن الغرض منه ولا من نتائجه الغاء القراءات الشفوية التي يقرأ بها الصحابة إذ بوضع الأمور على هذا النحو في نصابها ترك رضي الله عنه الباب مفتوحا لكل من كان يؤكد أنه سمع الرسول على قرأ بقراءة معينة لكي يقرأ بقراءته الخاصة بحرية تامة وتحت كامل مسؤليته ومن غير أن يلزم جماعة المسلمين كلها بما يؤكد سماعه(٢).

(۲) فنحن نتفق مع ابن دقيق العيد رحمه الله على القطع بأن من هذه القراءات (التي اصطلح علماء القراءات على تسميتها: شأذة) ما قرأه الرسول عليه و لكن لانستطيع القطع في أفراد هذه القراءات بأن

١) نقله في المنجد ص٢٠-٢١ و النشر١/٥١.

٢) المدخل الى القرآن الكريم ص٤٤.

الرسول على الله عنه المن الصحابة رضي الله عنهم في زمن عثمان بن عفان رضي الله عنه لم يجمعوا عليها (١) فنحن نتوقف فيها ولانقطع بقرآنية هذه الأقراد على العموم؛ إذ لاتوافق الرسم، كما أننا لانلغيها تماما، بل نستفيد منها في التفسير واللغة.

الحاصل: أنه لايلزم من تواتر قراءة الرسول على بهذه الأفراد مع عدم التعيين لشخصه؛ لايلزم من ذلك تواتر أفراده، وهذه المسألة تشبه ما يبحث في مصطلح الحديث(٢) ويسمى التواتر المعنوي، حيث لا يتواتر لفظ انما يتواتر معنى كأحاديث الشفاعة وأحاديث الحوض ونحو ذلك .

(٣) فمع قطعنا بتواتر قراءة الرسول الله بما يخالف رسم المصحف مع عدم تعيين شخصه، فإننا نقطع بعدم تواتر هذه الأفراد ولا نعاملها معاملة القرآن والله أعلم.

(٤) قال ابن الجزري (٣٨ههه) "الذي وصل الينا اليوم متواترا وصحيحا مقطوعا به قراءات الأئمة العشرة ورواتهم المشهورين، هذا الذي تحرر من أقوال العلماء وعليه الناس اليوم بالشام والعراق ومصر والحجاز... فثبت من ذلك أن القراءة الشاذة ولوكانت صحيحة في نفس الأمر؛ فإنها مما كان أذن في قراءته، ولم يتحقق إنز اله (٣) وان الناس كانوا مخيرين فيها في الصدر الأول ثم أجمعت الأمة على تركها للمصلحة وليس في ذلك خطر ولا اشكال لأن الأمة معصومة من أن تجتمع على خطأ»اهد(٤).

(ه) فنحن لانقطع بأن هذه القراءات الشاذة بأعيانها وأفرادها ليست قرآنا كما لانقطع بأنها قرآن وهذا القول ينبني على أصل وهو هل يجب القطع فيما لم يثبت كونه من الأحرف السبعة بأنه ليس منها؟.

الذي عليه جمهور العلماء أنه لايجب القطع بذلك؛ إذ ليس ذلك مما وجب علينا أن يكون العلم به في النفي والاثبات قطعيا.

وذهب فريق من أهل الكلام إلى وجوب القطع بنفيه كالقاضي أبي بكر

١) تقدم تقرير هذا في بحث جمع القرآن في المدخل لهذا القسم.

٢) أنظر نزهة النظر شرح نخبة الفكر ص١٨٠-٢٣ تدريب الراوي ١٨٠/٢ شرح شرح نخبة النظر ص ٣٠ توجيه النظر إلى أصول الأثر ص٤٦.

٣) لعله يقصد بهذه الجملة: لم يتحقق انزاله عندنا نحن بأعيانه.

٤) المنجد ص ٢٣-٢٤.

الباقلاني (۱) لزعمهم أن ماكان من موارد الاجتهاد في القرآن الكريم فإنّه يجب القطع بنفيه (۲).

قال ابن تيمية معقبا على مذهب هذا الفريق من أهل الكلام: «والصواب القطع بخطأ هؤلاء» اهـ (٣).

قال ابن الجزري مشيرا إلى قول جمهور العلماء: "وهذا هو الصحيح عندنا واليه أشار مكي(٤) بقوله: "ولبئس ما صنع إذ جحده (يعني: القراءة التى صبح سندها وخالفت رسم المصحف). "اهـ(٥).

وسواء قيل بالقطع في النفي أم الإثبات؛ فذلك لايمنع كونها من موارد الاجتهاد التي لاتكفير ولاتفسيق فيها للنافى و لاللمثبت(٦).

وبهذا يزول الإشكال الذي أورده ابن دقيق العيد رحمه الله بحثا ولله الحمد والمنة .

محمد بن الطيب بن محمد بن جعفر، أبوبكر قاضي من كبار علماء الكلام أنتهت إليه الرياسة في مذهب الأشاعرة (٣٣٨-٤٠٣هـ).

٢) مجموع القتاوي ٣٩٨/١٣ وقارن بالنشر ١٤/١-١٥.

۳۹۸/۱۳ مجموع الفتاوي ۳۹۸/۱۳-۳۹۹.

٤) الإبانة ص٨ه.

٥) النشر ١/١٥.

٦) مجموع الفتاوي ٣٩٩/١٣.

المطلب الثاني: الفرق بين الرواية والطريق والوجه.

لعلماء القراءات - رحمهم الله - إصطلاحات (١) تجري كثيرا في كتبهم ومن هذه الإصطلاحات: الرواية، الوجه، الطريق.

وقد عقدت هذا المطلب لبيان هذه المصطلحات الثلاثة والفرق بينها؛ لأن تعريفها من تمام تعريف القراءات.

فأبدأ بتعريفها في اللغة، ثم اثني بتعريفها في الاصطلاح عند علماء القراءات.

#### الرواية:

مادة [ر . و. ي] لها في اللغة أصل واحد تدور حوله استعمالاتها، فالروي ما كان خلاف العطش، تقول: رويت من الماء ريا وهو راو من قوم رواة وهم الذين يأتونهم بالماء (٢).

تقول: روي من الماء يروى ريا، وسقيته ريا وريا، وعين رية إذا كانت كثيرة الماء، ورويت للقوم أروي لهم إذا أستقيت لهم، والبعير الذي يحمل عليه الماء: الراوية، وكثر ذلك حتى سموا المزادة راوية (٣).

وسمي يوم التروية (وهو الثامن من ذي الحجة) لأنهم كانوا يرتوون من الماء لما بعد من أيام الحج في منى وعرفات(؛).

فالأصل في معنى هذه المادة هو هذا، ثم اشتق منه لحامل مايروى منه، شبه به الذي يأتي القوم بعلم أو خبر فيرويه كأنه أتاهم بريهم من ذلك(٥).

تقول: هو راوية للحديث، وروى الحديث حمله من قولهم: البعير يروي الماء أي: يحمله، وحديث مروي، وهم رواة الأحاديث وراووها حاملوها، كما يقال رواة الماء.

<sup>()</sup> جمع إصطلاح من باب الافتعال قلبت تاؤها طاء، وأريد بها - ههنا - : الفاظ مخصوصة موضوعة لمعان يمتاز بعضها عن بعض باعتبار قيد يميزه عنه، وسبب إطلاقها عليها هو الاتفاق على وضعها لتلك المعاني ليحصل عند ستعمالها مع أداتها إصلاح المعاني ودفع فساد إلتباس بعضها ببعض. المختصر في علم الأثر ص١١٢٠.

٢) معجم مقاييس اللغة ٢/٣٥٤.

٣) جمهرة اللغة ١/١٧٦.

٤) المجمل ٢/٣٠٤-٤٠٤.

٥) معجم مقاييس اللغة ٢/٣٥٤.

تقول: رويته الحديث أي: حملته على روايته(١).

ورويت الحديث والشعر أروية رواية، رجل راو للشعر وراوية الهاء للمبالغة (٢).

أما في الاصطلاح عند علماء القراءات: فالرواية ماينسب للآخذين عن الإمام الذي أتفقت عليه الروايات والطرق عنه (٣) ومثالها:

قولهم: رواية ورش(٤) عن نافع، ورواية شعبة(٥) عن عاصم، ورواية حفص (٦) الدوري عن الكسائي، ورواية هشام(٧) عن ابن عامر ورواية رويس(٨) عن يعقوب، ورواية إسحاق(٩) عن خلف(١٠) ورواية ابن وردان(١١)

١) أساس البلاغة ص ١٨٦.

٢) جمهرة اللغة ١٧٦١١.

٣) سراج القاريء ص١٦ الاتقان (أبوالفضل) ٢٠٩/١ الاتحاف ص١٥-١٨.

<sup>3)</sup> عثمان بن سعيد، قيل: سعيد بن عبدالله بن عمرو بن سليمان ، وقيل: سعيد بن عدي بن غزوان بن داود بن سابق، أبو سعيد، وقيل: أبو القاسم، وقيل: أبوعمرو القرشي مولاهم القبطي المصري، الملقب بـ«ورش» راوي نافع، شيخ القراء المحققين، صاحب المقرأ المعروف بمقرأ ورش عن نافع، توفي سنة ١٩٧هـ. غاية النهاية ١٨٠١ه.

م شعبة بن عياش بن سالم أبوبكر الحناط بالنون، الأسدي النهشلي الكوفي، إمام علم، داوي عاصم، اختلف في اسمه على ثلاثة عشر قولا أصحها شعبة، مات سنة ١٩٣هـ. في النهاية ١/٥٣٠.

آ) حفص بن عمر بن عبدالعزيز بن صهبان بن عدي بن صهبان ويقال: صهيب أبوعمر الدوري الأزدي البغدادي النحوي الدوري الضرير، إمام في القراءة وشيخ الناس في زمانه ثقة ثبت كبير ضابط، أول من جمع القراءات، قرأ بسائر القراءات توفي سنة ١٢٥٨هـ. غاية النهاية ١/٥٥١.

لا) هشام بن عمار بن نصير بن ميسرة، أبوالوليد السلمي، وقيل : الظفري الدمشقي ، إمام أهل دمشق وخطيبهم ومقرئهم ومحدثهم ومفتيهم (١٥٣-١٤٥هـ). غاية النهاية ٢/٤٥٣.

محمد بن المتوكل أبوعبدالله اللؤلؤي البصري المعروف برويس، مقريء حافظ ضابط مشهور، يروي عن يعقوب، توفي سنة ٢٣٨هـ. غاية النهاية ٢٣٤/٢.

إسحاق بن إبراهيم بن عثمان بن عبدالله أبويعقوب المروذي ثم البغدادي، وراق خلف وراوي اختياره عنه، ثقة، توفي سنة ٢٨٦هـ.

ا خلف بن هشام بن ثعلب الأسدي، ويقال: خلف بن هشام بن طالب بن غراب، إمام علم، أبومحمد البزار بالراء أحد القراء العشرة توفي سنة ٢٢٩هـ. غاية النهاية ٢٧٢/١.

۱۱) عيسى بن وردان أبو الحارث المدني الحذاء، امام مقريء حاذق وراو محقق، ضابط توفي في حدود ١٦٠هـ. غاية النهاية ٢١٦/١.

عن أبي جعفر، ورواية السوسي(١) عن أبي عمرو ورواية البزي(٢) عن ابن كثير، ورواية خلاد(٣) عن حمزة.

وظاهر - والله أعلم - أن المناسبة بين المعنى اللغوي والمعنى الأصطلاحي: هي الارتواء والاكتفاء في كل؛ حيث أن الأصل في هذه المادة الارتواء من الماء ونقله، ثم أطلق هنا على الآخذين عن إمام من أئمة القرءاة علما يبلغ حد الكفاية والاستغناء في باب القراءات والله أعلم.

### الطريق:

مادة [ط ، ر ، ق] تدور في اللغة حول أربعة أصول:

الأول: الإتيان مساء، وهو الطروق، ويقال: إنه إتيان المنزل ليلا.

الثاني: الضرب، تقول: طرق الباب يطرقه طرقا و الشيء يطرق ومطرقة.

الثالث: جنس من استرخاء الشيء، تقول: أطرق فلان في نظره والمطرق المسترخى العين.

الرابع: خصف شيء على شيء، أي: ضم الشيء إلى الشيء.

ومن الأول - والله أعلم - الطريق؛ لأنه يُتَورد، ويجوز أن يكون من الرابع، من خصف الشيء فوق الشيء، وذلك أنه شيء يعلو الأرض، فكأنها قد طورقت به، وخصفت به.

ويقولون: تطارقت الإبل اذا جاءت يتبع بعضها بعضا وهذا من الأصل الرابع في معاني هذه المادة، وكذلك الطريق وهو النخل الذي على صف واحد وهذا تشبيه، كأنه شبه بالطريق في تتابعه وعلوه الأرض(٤).

والطريق السبيل، والطريقة السيرة، وطريقة الرجل مذهبه(ه).

والطريق المطروق الممر الواسع الممتد أوسع من الشارع(٦).

قال تعالى : ﴿أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِي فَاضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقاً فِي البَحْرِ يَبَسَا ﴾ طه:٧٧،

<sup>()</sup> صالح بن زياد بن عبدالله بن إسماعيل بن إبراهيم بن الجارود بن مسرح الرستبي أبوشعيب السوسي الرقي، مقريء ضابط محرر، ثقة توفي سنة ٢٦١هـ. غاية النهاية ٢٣٢/١.

٢) أحمد بن محمد بن عبدالله بن القاسم بن نافع بن أبي بزة البزي أبوالحسن مقريء مكة ومؤذن المسجد الحرام مات سنة ١٥٠٠هـ. غاية النهاية ١١٩/١.

خلاد بن خالد أبوعيسى، وقيل: أبوعبدالله الشيباني مولاهم الصيرفي إمام في القراءة ثقة عارف محقق مات سنة ٢٠٤هـ. غاية النهاية ٢٧٤/١.

٤) معجم مقاييس اللغة ٣/٤٤٩٣٥.

٥) لسأن العرب ٢٢١/١٠.

٦) المعجم الوسيط ٢/٢٥٥.

و قال تعالى: ﴿إِذْ يَقُولُ أَمْثَلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لَبِثْتُمْ إِلاّ يَوْمَا ﴾ طه:١٠٤، وقال تعالى: ﴿وَ يَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ الْمُثْلَى ﴾ طه:٦٣، أي: السيرة والمذهب، تقول: فلان حسن الطريقة، حسن المذهب(١).

والجمع طرائق، فكأنه استعير من معنى السبيل إلى كل مسلك يسلكه الإنسان في فعل محمود أو مذموم.

أما في اصطلاح علماء القراءات: الطريق ماينسب لمن أخذ عن الرواة، وإن سفل(٢) ومثاله:

قولهم: رواية قالون(٣) عن نافع من طريق أبي نَشيط(٤) والحلواني(٥) عنه ورواية البزي عن ابن كثير من طريق أبي ربيعة(٢) وابن الحباب عنه(٧) ورواية الدوري عن الكسائي من طريق أبي الفضل جعفر بن محمد النصيبي(٨) وأبي عثمان الضرير(٩) عنه.

والعلاقة بين المعنى اللغوي والاصطلاحي على المعنى اللغوي الأول وهو «الاتيان ليلا» علاقة تباين كما يظهر والله أعلم.

أما على المعنى الثاني وهو خصف شيء على شيء؛ فالعلاقة عموم وخصوص، فالمعنى اللغوي عام يشمل كل خصف شيء على شيء والمعنى الاصطلاحي خاص فيما يتحصل به المعنى في القراءات وكأن صاحب

<sup>(</sup>١) المفرداتُ في غريب القرآن ص٣٠٣.

٢) سراج القاريء ص١٣ الاتقان (أبو الفضل) ٢٠٩/١ غيث النفع ص٣٣-٣٤ الإتحاف ص١٧-١٨.

عيسى بن مينا بن وردان بن عيسى بن عبدالصمد بن عمر بن عبدالله الزرقي ويقال: المري، مولى بني زهرة، أبو موسى الملقب بقالون، قاريء المدينة ونحويها توفي سنة ١٢٠هـ.
 غاية النهاية ١/٥١٦.

ع) محمد بن هارون أبوجعفر الربعي الحربي البغدادي ويقال: المروزي، ويعرف بأبي نشيط، مقري جليل، ضابط مشهور توفي سنة ٢٥٢٨٨. غاية النهاية ٢٧٢/٢

أحمد بن يزيد بن أزداد ويقال: يزداد الصفار، الأستاد أبو الحسن الحلواني، إمام كبير عارف، صدوق متقن ضابط خصوصا في قالون وهشام، توفي سنة نيف وخمسين ومائتين هجرية.

٦) محمد بن اسحاق بن وهب بن أعين بن سنان أبوربيعة الربعي المكي المؤدب مؤذن المسجد الحرام مقريء جليل ضابط توفي سنة ٢٩٤٤هـ.

الحسن بن الحباب بن مخلد الدقاق أبوعلي البغدادي شيخ متصدر مشهور ثقة ضابط من كبار الحذاق توفي سنة ٣٠١هـ. غاية النهاية ٢٠٩/١.

٨) جعفر بن محمد بن أسد أبوالفضل الضرير النصيبي، يعرف بابن الحمامي حاذق ضابط شيخ نصيبين والجزيرة توفى سنة ٣٠٧هـ.

ب سعید بن عبدالرحیم بن سعید، أبوعثمان الضریر البغدادي المؤدب مؤدب الأیتام، مقریء حاذق ضابط توفي بعد سنة ۳۱۰هـ. غایة النهایة ۳۰۲/۱.

الطريق مهد الوصول إلى رواية الراوي عن الشيخ وطرقها والله أعلم.

الوجه:

مادة [و.ج ، ه] تدور في اللغة حول معنى واحد، وهومقابلة لشيء.

والوجه: مستقبل لكل شيء، يقال: وجه الرجل وغيره، وربَّما عبر عن الذات بالوجه وتقول: وجهى اليك(١).

وتقول: وجّه فلان فلانا فتوجه، أي: انقاد واتبع، وشيء موجّه إذا جعل على جهه واحدة لايختلف(٢).

أما في إصطلاح علماء القراءات: الوجه ما رجع إلى إختيار القاريء من الإختلاف في القراءة(٣).

مثاله:

قولهم: في الوقف على ﴿العَالَمِينَ ﴾ الوجوه التالية:

. بالسكون والروم والاشمام .

. وبالطويل و التوسط و القصير(؛).

وكقولهم: الأوجه الثلاثة الجائزة في البسملة إذا فصل بين السورتين بها هي التالية:

الأول: الوقف على آخر السورة وعلى البسملة .

الثاني: الوقف على آخر السورة، ووصل البسملة بأول التالية.

١) معجم مقاييس اللغة ٦/٨٨ المجمل ٩١٧/٤.

٢) لسان العرب ١٨/١٣ه.

٣) الإتقان (أبوالفضل) ٢٠٩/١ الإتحاف ص١٧-١٨.

٤) غيث النفع ص٣٤.

والوقف بالسكون هو: عزل الحركة عن الحرف الموقوف عليه فيسكن حينئذ ضرورة، والسكون هو الأصل في الوقف والقاريء بوقفه على الكلمة يكون قد كف عن الاتيان بالحركة في الحرف الأخير منها والتزم فيه السكون.

والوقف بالروم هو: تضعيف الصوت بالحكة حتى يذهب بذلك التضعيف معظم صوتها، وقال بعضهم: هو الاتيان ببعض الحركة وقدر العلماء تضعيف الصوت بالحركة أو الاتيان ببعضها بالثلث أي: أن المحذوف من الحركة أكثر من الثابت في خالة الروم ومن ثم ضعف صوتها لقصر زمنها فيسمعهاالقريب المصغى دون البعيد.

والوقف بالاشمام الاشمام في عرف القراء عبارة عن: ضم الشفتين من غير صوت بعد النطق بالحرف الأخير ساكنا اشارة إلى الضم. أنظر هداية القاري ص١٧ه-٢١٥.

وأما الطويل فهو اشباع المد بأن يكون ست حركات.

وأما التوسط فهو المد أربع حركات.

وأما القصر فهو المد حركتان . أنظر هداية القارى ص٣٠٦-٣١٠.

الثالث: وصل آخر السورة بالبسملة مع وصل البسملة بأول التالية(١). والعلاقة بين المعنى اللغوي والاصطلاحي علاقة توافق كما يظهر، وكأنه لما رجع إلى اختياره استقبله بوجهه والله أعلم.

### ويلاحظ مايلى:

(۱) أن التمييز بين القراءات والروايات والطرق يسمى في اصطلاح علماء القراءات الخلاف الواجب.

والخلاف بين الأوجه يسمى في اصطلاحهم الخلاف الجائز.

والفرق بين الخلافين:

(أ) أن خلاف القراءات والروايات والطرق خلاف نص ورواية، فلو أخل القاريء بشيء منها كان نقصا في الرواية.

(ب) أن خلاف الأوجه ليس كذلك؛ اذ هو على سبيل التخيير، فبأي وجه أتى القاريء أجزأ في تلك الرواية ولايكون إخلالا بشيء منها، فلا حاجة لجمعها في موضع واحد بلا داع(٢).

(۲) قال ابن الجزري (ت۸۳۳هـ): "نعتقد أن معنى إضافة كل حرف من حروف الاختلاف إلى من أضيف إليه من الصحابة وغيرهم إنما هو من حيث أنه كان أضبط له وأكثر قراءة وإقراء به وملازمة له، وميلا إليه، لاغير ذلك.

وكذلك إضافة الحروف والقراءات إلى أئمة القراءة ورواتهم المراد بها أن ذلك القاريء وذلك الإمام إختار القراءة بذلك الوجه من اللغة حسبما قرأ به، فآثره على غيره وداوم عليه ولزمه حتى اشتهر وعرف به، وقصد فيه، وأخذ عنه فلذلك أضيف إليه دون غيره من القراء، وهذه الإضافة إضافة اختيار ودوام ولزوم، لا إضافة اختراع ورأي وإجتهاد»اهـ(٣).

١) غيث النفع ص ٤٥ الإتحاف ص ١٢٠-١٢١ البدورالزاهرة ص١٤٠.

٢) غيث النفع ص٣٤- ٥ الإتحاف ص١٨ البدور الزاهرة ص١١-١١.

٣) النشر ٢/١ه.

# الفصل الثاني: عدد القراءات وأقسامها.

ويشتمل على ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: عدد القراءات وصلتها بالأحرف السبعة.

المبحث الثاني : أقسام القراءات .

المبحث الثالث: اختلاف القراءات و فوائده.

وإليك البيان:

المبحث الأول: عدد القراءات وصلتها بالأحرف السبعة.

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: عدد القراءات.

المطلب الثاني : صلة القراءات بالأحرف السبعة .

المطلب الأول: عدد القراءات.

المقصود في هذا المطلب بالقراءات المعنى الاصطلاحي: مانسب إلى إمام من أئمة الإقراء بشروطه إلى النبي الله .

انتشر صحابة المصطفى عَلِي في الأمصار الإسلامية يعلمون الناس أمور الدين ويبلغونهم ما تلقوه عن الرسول عَلِي فكان أعظم مابلغ لأهل تلك الأمصار القرآن الكريم، الذي لقنّه من لقنّه من التابعين وتجردوا للقراءة والإقراء، واشتدت عنايتهم بذلك و طلبهم له.

ثم إن القراء بعدهم كثروا وتفرقوا في البلاد وانتشروا و خلفهم أمم بعد أمم، عُرِفَت طبقاتهم واختلفت صفاتهم، فكان منهم المتقن المتحري، ومنهم دون ذلك.

ولا يخفى أن هذا الواقع أوجد الكثير من القراءات المنسوبة إلى المشتهرين بالاقراء بها، ولذلك لايستغرب الناظر في الكتب المصنفة في القراءات إذا وجد من بينها كتبا اشتملت على عشرين قراءة، أو خمسين

قراءة، أو ألف طريق ورواية، أو مايزيد على هذا أو ينقص، إذ المقصود هنا جمع كل ماورد من القراءات المنسوبة إلى أئمة تصدوا للإقراء بها.

وإذا كانت القراءات السبع هي المشهورة اليوم(١) و هي التالية:

- (١) قراءة عبد الله بن عامر اليحصبي (ت١١٨هـ) .
  - (٢) قراءة عبد الله بن كثير الدارى (ت١٢٠هـ) .
- (٣) قراءة عاصم بن بهدلة أبى النجود (ت١٢٧هـ) .
  - (٤) قراءة أبى عمرو بن العلاء (ت١٥١هـ) .
  - (٥) قراءة حمزة بن حبيب الزيات (ت٥١هـ) .
- (٦) قراءة أبي عبد الرحمن نافع بن عبد الرحمن بن أبي نعيم (ت٩٦هـ).
  - (٧) قراءة على بن حمزة الكسائي (١٨٩هـ) .
  - ويتلوها في الشهرة القراءات الثلاث المتممة للعشر (٢) وهي:
    - (٨) قراءة أبى جعفريزيد بن القعقاع المدنى (ت١٣٠هـ) .
  - (٩) قراءة أبي محمد يعقوب بن إسحاق الحضرمي (ت٥٠٠هـ) .
    - (١٠) قراءة أبي محمد خلف بن هشام البزار (ت٢٢٩هـ) .
  - ثم تأتي القراءات الأربع المتممة للأربع عشرة (٣) قراءة وهي التالية:
    - (١١) قراءة الحسن البصري(٤).
    - (١٢) قراءة الأعمش سليمان بن مهران (١٤٨هـ) .
      - (١٣) قراءة اليزيدي يحي بن المبارك(٥).
    - (١٤) وقراءة ابن محيصن محمد بن عبد الرحمن المكي (١).

السبعة» وقد تكلم في مقدمته عن أحوالهم أنظره ص٣٥-٨٧.

٢) أنظر المبسوط في القراءات العشر ص١٩-٨٢.

٣) أنظر الاتحاف ص٧.

الحسن بن ابي الحسن يسار السيد الامام أبوسعيد البصري امام زمانه علما وعملا توفي
 سنة ١١٠هـ. غاية النهاية ١/٥٣٠.

دحي بن المبارك بن المغيرة الامام أبومحمد العدوي البصري المعروف باليزيدي ، نحوي مقري ثقة علامة كبير توفي سنة ٢٠٢هـ. غاية النهاية ٢/٥٣٠.

محمد بن عبدالرحمن المكي مقريء أهل مكة مع ابن كثير ثقة، ولولا ما في قراءته من مخالفة رسم المصحف لألحقت بالقراءات المشهورة توفي سنة ١٢٣ وقيل :
 ١٢٢هـ. غاية النهاية ٢٧/٢.

أقول: إذا كانت القراءات المشهورة اليوم هي السبع ثم الثلاث المتممة للعشر ثم الأربع المتممة للأربع عشرة وانها بالنسبة إلى ماكان مشهورا في الأعصار الأول قل من كثر ونزر من بحر، وذلك أن القراء الذين أخذوا عن الائمة المتقدمين كانوا أمما لاتحصى وطوائف لاتستقصى، والذين أخذوا عنهم أيضا أكثر، واستمر الحال على ذلك، فلما كانت المئة الثالثة، واتسع الخرق وقل الضبط وكان علم الكتاب والسنة أوفر ماكان في ذلك العصر تصدى بعض الأئمة لجمع القراءات وضبطها(۱).

فمنهم: من اشترط الأشهر واختار ماقطع به عنده فتلقى الناس كتابه بالقبول و أجمعوا عليه من غير معارض.

ومنهم: من ذكر ما وصل إليه من القراءات، ولم يشترطوا شيئا وإنما ذكروا ماوصلهم؛ فيرجع في تمييز مانقلوه إلى كتاب مقيد، أو قاريء مقلد (٢).

وممن صنف في القراءات فوق العشر والأربع عشرة:

(١) أبوعبيد القاسم بن سَلام (ت٢٢٤هـ) .

صنف كتاباً في القراءات جمع فيه خمسة وعشرين قارئا مع السبعة (٣).

(٢) إسماعيل بن إسحاق المالكي(٤) صاحب قالون.

ألف كتابا في القراءات جمع فيه قراءة عشرين إماما منهم هؤلاء السبعة(ه).

(٣) أبو جعفر محمد بن جرير الطبري (٣١٠هـ) .

جمع كتابا حافلا سماه «الجامع» فيه نيف وعشرون قراءة(٦).

(٤) أبو القاسم يوسف بن علي الهُذَلِي المغربي(٧).

ألف كتابه «الكامل» جمع فيه خمسين قراءة عن الأئمة، وألفا وأربعمئة

١) مستفاد من كلام ابن الجزري في النشر ٣٣-٣٤.

٢) منجد المقرئين ص١٨-١٩.

۲) النشر ۲/۳۳-۳٤.

إسماعيل بن اسحاق بن إسماعيل بن حماد بن زيد القاضي أبواسحاق الأزدي البغدادي،
 ثقة مشهرور كبير (١٩٩-١٨٢هـ).

٥) النشر ٢٤/١.

٦) النشر ١/٣٤.

٧) يوسف بن علي بن جبارة بن محمد بن عقيل بن سوادة أبوالقاسم الهذلي اليشكري الأستاذ الكبير الرحال والعلم الشهير الجوال (ت٥٦١هـ).

وتسعاً وخمسين رواية وطريق.

قال فيه: «جملة من لقيت في هذا العلم ثلاثمائة وخمسة وستون شيخا من آخر المغرب إلى باب فَرْغَانة(١) يمينا وشمالا وجبلا وبحرا.» اهـ(٢).

(٥) أبومعشر عبد الكريم بن عبد الصمد الطبري نزيل مكة (٣).

ألف كتابا سماه «سوق العروس» في القراءات ، فيه ألف وخمسمئة وخمسون رواية وطريقا(٤).

(٦) أبو القاسم عيسى بن عبد العزيز الاسكندري(٥). ألف كتاباسماه «الجامع الأكبر و البحر الأزخر»(٦).

وهي الآن مدينة سوفياتية جنوبي وادي فرغانة في أوزبكستان تعداد سكانها خمس وسبعون ومئة ألف نسمة، تنتج منسوجات قطنية وحريرية. المنجد في الأعلام ص١٤٠.

وقد تحررت بعد إنهيار دولة الشيوعية الملحدة.

٢) النشر ١/٥٥ .

وقال الذهبي في ترجمة الهذلي من «معرفة القراء الكبار» ٤٣٣/١ : «له أغاليط كثيرة في أسنانيد القراءات وحشد في كتابه أشياء منكرة لاتحل القراءة بها ولايصح لها اسناد»

وتعقب ابن الجزري في «غاية النهاية» ٢٠١/٢ كلام الذهبي بقوله: «قد قرأ بـ«الكامل» إمام زمانه حفظا ونقلا أبوالعلاء الهمداني على أبي العز و لازال يقريء به إلى آخر وقت، وآخر من رواه تلاوة فيما نعلم ابن مـؤمن الواسطى» هـ.

وقال ابن الجزري في «غاية النهاية» ١٠٠/١ عن كتاب «الكامل» للهذلي: «وقد وقع له أوهام في أسانيده وهو معذور في ذلك؛ لأنه ذكر مالم يذكره غيره، وأكثر القراء لاعلم لهم بالإسانيد، فمن ثَمَّ حصل الوهم»هـ.

- عبدالكريم بن عبدالصمد بن محمد بن علي بن محمد أبومعشر الطبري القطان الشافعي شيخ أهل مكة أمام عارف محقق أستاذ ثقة صالح توفي سنة (۲۷۸هـ) . غاية النهائة ۱۰۱/۱ .
  - ٤) النشر ١/٥٥ قارن بكشف الظنون ١٠٠٩/٢.
- عيسى بن عبدالعزيز بن عيسى بن عبدالواحد الموفق أبوالقاسم بن الوجيه أبومحمد اللخمي الشريشي ألأصل ثم الأسكندري المالكي إمام في القراءات كبير جمع فأوعى لكنه خلط كثيرا توفى سنة (٦٢٩هـ).
- 7) قال ابن الجزري في غاية النهاية ١/٩٠٦-٢١٦ عن كتاب الأسكندري : «وفي الجملة فكتابه الذي جمعه وسماه «الجامع الأكبر» لم يجمع مثله في هذا الفن ، فإنه لم يترك من القراءات شيئا قل ولاجل الا نادرا ، ومن رآه رأى العجب».

<sup>()</sup> فَرْغانة بالفتح ثم السكون وغين معجمة وبعد الألف نون مدينة وكورة واسعة بما وراء النهر متاخمة لبلاد تركستان، في زاوية من ناحية هيطل من جهة مطلع الشمس على يمين القاصد لبلاد الترك، بينها وبين سمرقند خمسون فرسخا. معجم البلدان ٢٥٣/٤.

يحتوي على سبعة آلاف رواية وطريق(١).

وهذه الكتب المصنفة في القراءات تؤكد ماسبق من أن القراءات المشهورة اليوم بالنسبة إلى ماكان في العصر الأول نزرٌ من بحرٌ، وقلٌ من كثر.

لكن الأثمة رحمهم الله قطعوا بتواتر القراءات السبع في جملتها وجمهور أفرادها، واختلفوا في القراءات الثلاث المتممة للعشر، والراجح القطع بتواترها وبقبولها(٢).

كما أتفقوا على أن القراءات الأربع الزائدة على العشر شاذة، وإن كان فيها ماصح وثبت .

وإذا كان الأمر كذلك فما علاقة القراءات بالأحرف السبعة؟. هذا موضوع المطلب التالي - إن شاءالله - .

وقال أيضا: «لكنه خلط كثيرا (يعني: الإسكندري) وأتى بشيوخ لاتعرف وأسانيد لاتوصف، فضعف بسبب ذلك واتهم بالكذب الهد.

١) النشر ١/٣٥ غاية النهاية١/٣٠٩.

٢) صرح بذلك البغوي في تفسيره ١/٠٠-٣١ وابن الجزري في «المنجد» ص٢٥٠-٢٥-٢٥ وحشد له النقول في «النشر» ٣٠-٤٧ والقسطلاني في «الطائف الاشارات» ١/٤٧-٧٧ والدمياطي في «الاتحاف» ص٧٠.

المطلب الثاني: صلة الأحرف السبعة بالقراءات.

يشتمل هذا المطلب على المسائل التالية:

المسألة الأولى : بيان أن الأحرف السبعة ليست هي القراءات السبعة المشهورة.

المسألة الثانية: القراءات فوق السبع في العدد فلماذا اشتهرت هذه السبع?.

المسألة الثالثة: هل اشتمل المصحف الذي نسخه عثمان على الأحرف السبعة؟. وهل كل قراءة صحيحة تتفق مع رسم المصحف العثماني؟.

المسألة الأولى: بيان أن الأحرف السبعة غير القراءات السبعة.

يكفي في بيان ذلك أن يعلم أن القراءات المشهورة إنما هي اختيارات أولئك الأئمة القراء - وكانوا بعد عصر النبوة - وذلك أن كل واحد منهم اختار فيما روى وعلم وجهه من القراءات المنقولة عن رسول على أو صحابته رضوان الله عليهم ما هو الأحسن عنده والأولى فالتزمه طريقة، ورواه وأقرأ به واشتهر عنه وعرف به ونسب إليه؛ فقيل: حرف نافع، حرف ابن كثير بمعنى الوجه من القراءة الذي اختاره نافع للإقراء به، والوجه من القراءة الذي اختاره نافع للإقراء به، والمحيل الآخر ولا أنكره بل سوغه وجوزه، إذ مرجع ذلك كله إلى النقل الصحيح الموافق لرسم المصحف الذي جمع عثمان الناس عليه وكل واحد من هؤلاء السبعة روي عنه اختياران أو أكثر؛ وكل صحيح (۱).

قال مكي بن أبي طالب (ت٧٣٤هـ): "فأما من ظن أن قراءة كل و احد من هؤلاء القراء كنافع وعاصم و أبي عمرو، أحد الحروف السبعة التي نص النبي عليها، فذلك منه غلط عظيم؛ لأن فيه إبطالا أن يكون ترك العمل بشيء من الأحرف السبعة.

وأن يكون عثمان ما أفاد فائدة بما صنع من حمل الناس على مصحف واحد.

ويجب منه أن يكون مالم يقرأ به هؤلاء السبعة متروكا؛ إذ قد استولوا على السبعة الأحرف عنده فما خرج عن قراء اتهم فليس من السبعة عنده.

ويجب من هذا القول أن نترك القراءة بما روي عن أئمة هؤلاء السبعة من التابعين والصحابة مما يوافق خط المصحف ممالم يقرأ به هؤلاء

١) مستفاد من كلام القرطبي في تفسيره ٢٦/١ بتصرف وزيادة.

السبعة.

ويجب منه ألا تروى قراءة عن ثامن فما فوقه؛ لأن هؤلاء السبعة - عند معتقد هذا القول - قد أحاطت قراءتهم بالأحرف السبعة.

وقد ذكر الناس من الأئمة في كتبهم أكثر من سبعين ممن هو أعلى رتبة و أجل قدر ا من هؤلاء السبعة.

على أنه قد ترك جماعة من العلماء في كتبهم في القراءات ذكر بعض هؤلاء السبعة واطرحهم، قد ترك أبوحاتم(١) وغيره ذكر حمزة، والكسائي وابن عامر، وزاد نحو عشرين رجلا من الأئمة ممن هو فوق هؤلاء السبعة.

وكذلك زاد الطبري (ت٣١٠هـ) في كتاب القراءات له على هؤلاء السبعة نحو خمسة عشر رجلا.

وكذلك فعل أبو عبيد(ت٢٢٤هـ) وإسماعيل القاضي (ت٢٨٢هـ).

فكيف يجوز أن يظن ظان أن هؤلاء السبعة المتأخرين قراءة كل واحد منهم أحد الحروف السبعة التي نص عليها النبي عَلِيَّةٍ؟ هذا خطأ عظيم، أكان ذلك بنص من النبي عَلِيَّةٍ أم كيف ذلك؟. "اهـ(٢).

وقال أبوشامة (ت٥٦٦هـ): "وقد ظن جماعة ممن لاخبرة له بأصول هذا العلم أن قراءة هؤلاء الأئمة السبعة هي التي عبر عنها النبي التي بقوله: "أنزل القرآن على سبعة أحرف"(") فقراءة كل واحد من هؤلاء حرف من تلك الحروف ولقد أخطأ من نسب إلى ابن مجاهد أنه قال ذلك" اهـ(١).

وأختم هذه المسألة(٥) بقول ابن تيمية (ب٥٢٧هـ) رحمه الله: «لانزاع بين العلماء المعتبرين أن الأحرف السبعة التي ذكر النبي عَلِيَّةٍ أن القرآن أنزل عليها ليست هي قراءات القراء السبعة المشهورة.

بل أول من جمع قراءات هؤلاء هو الإمام أبوبكر بن مجاهد وكان على رأس المئة الثالثة ببغداد، فإنّه أحب أن يجمع المشهور من قراءات

ا) سهل بن محمد بن عثمان بن يزيد أبوحاتم السجستاني إمام البصرة في النحو والقراءة واللغة والعروض (ته٥٢هـ).

٢) الإبانة عن معانى القراءات ص٣٨-٤١.

٣) حدیث متواتر . أنظر نظم المتناثر ص۱۱۱ وذكرفیه أنه روي عن أربعة وعشرین صحابیا .

٤) المرشد الوجيز ص١٤٦.

وقد أطال في تقرير ذلك وحشد له النقول مكي بن أبي طالب رحمه الله في كتابه «الابانة» ص٣٣-٤٩ ومواضع أخرى وأبوشامة في كتابه «المرشدالوجين» ص١٤٦-١٦٧ وابن الجزري في كتابه «النشر» ٢١٦٠-٤٧ والسيوطي في كتابه «الإتقان» (ابوالفضل) ٢٢٣/١-٢٢٣/١.

الحرمين والعراقين والشام؛ إذ هذه الأمصار الخمسة هي التي خرج منها علم النبوة من القرآن وتفسيره والحديث والفقه، من الأعمال الباطنة والظاهرة، وسائر العلوم الدينية، فلما أراد ذلك جمع قراءات سبعة مشاهير من أئمة قراء هذه الأمصار؛ ليكون ذلك موافقا لعدد الحروف التي أنزل عليها القرآن، لا لاعتقاده أو اعتقاد غيره من العلماء أن القراءات السبعة هي الحروف السبعة، أو أن هؤلاء السبعة المعينين هم الذين لايجوز أن يقرأ بغير قراءتهم.

ولهذا قال من قال من أئمة القراء: لولا ابن مجاهد سبقني إلى حمزة لجعلت مكانه يعقوب الحضرمي امام جامع البصرة وإمام قراء عصره في زمانه في رأس المئتين "اهـ (١).

المسألة الثانية: القراءات فوق السبع فلماذا أشتهرت بالسبع ؟.

قال مكي بن أبي طالب (ت٤٣٧هـ) جوابا على هذه المسألة: "إنهم جعلوا سبعة لعلتين:

إحداهما: أن عثمان رضي الله عنه كتب سبعة مصاحف، ووجه بها إلى الأمصار فجعل عدد القراء على عدد المصاحف.

والثانية: أنه جعل عددهم على عدد الحروف التي نزل بها القرآن، وهي سبعة.

على أنه لوجعل عددها أكثر أو أقل لم يمنع ذلك أن عدد الرواة الموثوق بهم أكثر من أن يحصى.

وقد ألف ابن جبير المقريء (٢) - كان قبل ابن مجاهد - كتابا في القراءات وسماه كتاب الخمسة وذكر فيه خمسة من القراء، والف غيره كتابا وسماه «كتاب الثمانية» وزاد على هؤلاء السبعة: يعقوب الحضرمي (٣) وهذا باب واسبع.

وإنما الأصل الذي يعتمد عليه في هذا: أنَّ ماصح سنده واستقام وجهه في العربية ووافق لفظه خط المصحف؛ فهو من السبعة المنصوص عليها، ولو رواه سبعون الفا متفرقين أو مجتمعين.

فهذا الأصل الذي بني عليه من قبول القراءات عن سبعة أو سبعة

۱) مجموع الفتاوى ۲۹۰/۱۳ و قارن بالنشر ۲۹/۱۳.

٢) أحمد بن جبير بن محمد بن جبير أبوجعفر الكوفي نزيل أنطاكية، كان من كبار القراء وحذاقهم ومعمريهم توفي سنة٨٥٨هـ.

٣) لعله يعني كتاب «التذكرة في القراءات الثماني» لأبي الحسن طاهر بن عبدالمنعم بن غلبون (ت٩٩هـ). وقد ذكرته ص٥٥١ فانظره هناك.

آلاف؛ اعرفه وابن عَليْه الهـ(١).

قلت: السبب الأول الذي ذكره مكي رحمه الله فيه نظر وذلك أن الأئمة رحمهم الله اختلفوا في عدد المصاحف التي نسخها عثمان رضي الله عنه (٢) ولانعلم يقينا اختيار ابن مجاهد في ذلك فكيف يجعل هذا سببا لاقتصاره على سبعة قراء؟.

وعليه؛ فإن السبب الثاني الذي ذكره مكي هو الظاهر وقد اكتفى به شيخ الإسلام ابن تيمية فيما نقلناه عنه منذ قليل حيث قال متحدثا عن ابن مجاهد وجمعه للقراءات: «فلما أراد ذلك جمع قراءات سبعة مشاهير من أئمة قراء هذه الأمصار ليكون ذلك موافقا لعدد الحروف التي أنزل عليها القرآن، لا لاعتقاده أو اعتقاد غيره من العلماء أن القراءات السبعة هي

وهذا بعض كلام أهل العلم في المسألة :

قال أبوعمرو الداني في المقنع في رسم مصاحف الأمصارص١٩: «أكثر العلماء على أن عثمان بن عفان رضي الله عنه لما كتب المصاحف جعله على أربعة نسخ وبعث إلى كل ناحية من النواحي بواحدة منهن فوجه إلى الكوفة احداهن، وإلى البصرة أخرى، وإلى الشام الثالثة، وأمسك عند نفسه واحدة.

وقد قيل : إنه جعله سبع نسخ و وجه من ذلك نسخة إلى مكة ونسخة إلى اليمن، ونسخة إلى البحرين، والأول أصح، وعليه الأيمة الهد

وأخرج أبن أبي داود في كتاب المصاحف ص٣٤، عن حمزة الزيات أنه قال: «كتب عثمان أربعة مصاحف؛ فبعث بمصحف منها إلى الكوفة فوضع عند رجل من مراد فبقي حتى كتبت مصحفى عليه»

وقال ابن حجر (ت٥١٥هـ) في فتح الباري ٢٠/٩ والسيوطي (ت٩١١هـ) في الإتقان (أبوالفضل)١٧٢/١ : «المشهور أنها خمسة» هـ

وقال أبوحاتم السجستاني (تهه ١هـ): «لما كتب عثمان المصاحف حين جمع القرآن كتب سبعة مصاحف؛ فبعث واحدا إلى مكة وآخر إلى الشام وآخر إلى اليمن وآخر إلى البحرين وآخر إلى البصرة وآخر إلى الكوفة وحبس بالمدينة واحدا «اهـ كتاب المصاحف ص٣٠٤.

أما ابن الجزري (ت٩٣٣هـ) فقد جعلها ثمانية مصاحف حيث قال اثناء حديثه عن جمع عثمان ونسخه للمصاحف: «فكتب منها عدة مصاحف فوجه بمصحف إلى البصرة ومصحف إلى الكوفة ومصحف إلى الشام وترك مصحفا بالمدينة وأمسك لنفسه مصحفا الذي يقال له: الإمام، ووجه بمصحف إلى مكة وبمصحف إلى اليمن وبمصحف إلى البحرين» هـ النشر ٧/١.

قلت : كأنه رحمه الله جمع بين الروايات الواردة في ذلك فضم بعضها إلى بعض؛ إذ غاية ما تفيده كل رواية هو مبلغ علم راويها والله أعلم.

<sup>1)</sup> الابانة ص١٠٢-١٠٣، ووافقه على هذين السببين علم الدين السخاوي في «جمال القراء» (٢/٢٠٤.

۲) فمنهم من قال: كتب أربعة مصاحف، ومنهم من قال: كتب خمسة مصاحف، ومنهم من قال: كتب سبعة مصاحف، ومنهم من قال: كتب ثمانية مصاحف.

الحروف السبعة أو أن هؤلاء السبعة المعينين هم الذين لايجوز أن يقرأ بغير قراء اتهم اهدا).

قلت: ويمكن أن يقال: إن اقتصار ابن مجاهد رحمه الله تعالى على عدد «السبعة» لأن العرب تطلق هذا العدد غالبا لأفادة الكثرة في المعدود، لا خصوص العدد المذكور(٢) فابن مجاهد رحمه الله رمز لكثرة القراءات بالحديث عن سبعة منها.

وقد يكون اقتصاره عليها لأن هذا أصح ما عنده هو .

ويمكن أن يقال غير ذلك من الاجتهادات في تعليل اقتصاره على هؤلاء السبعة من القراء وقراء اتهم.

والمقصود بيان أن ابن مجاهد رحمه الله لم يقصد بالقراءات السبعة الاقتصار عليها واطراح ماعداها ولو كان صحيحا، وأن هذه القراءات السبع هي الأحرف السبعة الواردة في الحديث والله أعلم.

المسألة الثالثة : هل اشتمل المصحف الذي نسخه عثمان رضي الله عنه على الأحرف السبعة ؟.

تقدم (٣) أن عثمان بن عفان رضي الله عنه جمع الناس على حرف و احد: قراءة و احدة، و أنه أمر أن يكتب المصحف على لسان قريش.

وأنه رضي الله عنه فعل الذي فعل لما رأى الأمة تفترق وتختلف في كتاب ربها، فاجتمع رأيه ورأي الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين على جمع الناس على حرف واحد، فاجتمعوا على ذلك اجتماعا سائغا وهم معصومون أن يجتمعوا على ضلالة، ولم يكن في ذلك ترك لواجب ولا فعل لمحظور.

وهذا قول جمهور العلماء من السلف والأئمة(٤).

وذهب طوائف من الفقهاء والقراء وأهل الكلام إلى أن هذا المصحف مشتمل على الأحرف السبعة، وقرر ذلك طوائف من أهل الكلام

١) مجموع الفتاوي ٣٩٠/١٣.

٢) قال في لسان العرب ١٤٦/٨-١٤٧ في كلامه على مادة [س. ب. ع] : «والعرب تضعها موضع التضعيف والتكثير ....

وقال الأزهري «وأرى قول الله عزوجل لنبيه على المناه المناه

٣) في بحث جمع القرآن في المدخل لهذا القسم ص٤٦،٤٦-٨٤.

٤) مجموع الفتاوى ١٣/٥٩٣-٣٩٧ وقارن بالمنجد ص٢١-٢٢ والنشر ١١٠٧/١-٣٢.

كالقاضي أبي بكر الباقلاني (ت٤٠٣هـ) وغيره، بناء على أنه لايجوز على الأمة أن تهمل نقل شيء من الأحرف السبعة وقد اتفقوا على نقل هذا المصحف وترك ما سواه؛ حيث أمر عثمان بنقل القرآن من الصحف التي كان أبوبكر وعمر رضي الله عنهما كتبا القرآن فيها، ثم أرسل عثمان رضي الله عنه بمشاورة الصحابة إلى كل مصر من أمصار المسلمين بمصحف، وأمر بترك ماسوى ذلك.

وقالوا: لايجوز أن ينهى عن القراءة ببعض الأحرف السبعة (١).

قلت: هذا الكلام لايتطرق إلى إجماع الصحابة رضوان الله عليهم في مو افقتهم لعثمان رضي الله عنهم أجمعين، ولم يكن فيما فعله رضي الله عنه ترك لو اجب، و لا فعل لمحظور.

واختار مكي بن أبي طالب(٢) (ت٢٧هـ) وابن الجزري(٣) (ت٢٨هـ) مذهب جمهور العلماء من السلف والأئمة، لكنهما قالا: إنّ هذه المصاحف العثمانية مشتملة على الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه مع مايحتمله رسمها من الأحرف السبعة فقط(٤) مع جمعها للعرضة الأخيرة التي عرضها النبي عَلِي على جبرائيل عليه السلام متضمنة لها لم تترك منها شيئا.

قال الطبري (ت٣١٠هـ): "فإن قال قائل: فما بال الأحرف الستة غير موجودة إن كان الأمر في ذلك على ماوصفت وقد أقرأهن رسول الله على أصحابه، وأمر بالقراءة بهن وأنزلهن الله من عنده على نبيه على أنسخت فرفعت، فما الدلالة على نسخها ورفعها؟ أم نسيتهن ألأمة فذلك تضييع ما قد أمروا بحفظه؟ أم ما القصة في ذلك؟.

قيل له: لم تنسخ فترفع، ولا ضيعتها الأمة وهي مأمورة بحفظها، ولكن الأمة أمرت بحفظ القرآن وخيرت في قراءته وحفظه بأي تلك الأحرف السبعة شاءت، كما أمرت إذا هي حنثت في يمين وهي موسرة أن تكفر بأي الكفارات الثلاث شاءت اما بعتق أو باطعام، أو كسوة، فلو أجمع جميعها (يعني: الأمة) على التكفير بواحدة من الكفارات الثلاث دون حظرها التكفير بأي الثلاث شاء المكفر كانت مصيبة حكم الله، مؤدية في ذلك الواجب عليها من حق الله؛ فكذلك الأمة أمرت بحفظ القرآن وقراءته

١) مجموع الفتاوي ١٣/٥٣٥-٣٩٦ وقارن بالنشر ٣١/١٠.

٢) الابانة ص ٣٥-٤٩٠٤١-٩٤.

٣) المنجد ص ٢٢ النشر ٣١/١.

٤) ويظهر- والله أعلم - أن الطبري رحمه الله يقول بهذا، وسيأتي بعد قليل ما يؤكد هذا.

وخيرت في قراءته بأي الأحرف السبعة شاءت فرأت - لعلة من العلل(١) أوجبت عليها الثبات على حرف واحد - قراءته بحرف واحد ورفض القراءة بالأحرف الستة الباقية، ولم تحظر قراءته بجميع حروفه على قارئه، بما أذن له في قراءته به "(٢).

وقال أيضًا رحمه الله: "على أن إمام المسلمين و أمير المؤمنين عثمان ابن عغان رحمة الله عليه جمع المسلمين - نظرا منه لهم، وإشفاقا منه عليهم، ور أفة منه بهم حذار الردة من بعضهم بعد الإسلام، والدخول في الكفر بعد الإيمان، إذ ظهر من بعضهم بمحضره وفي عصره التكذيب ببعض الأحرف السبعة، التي نزل عليها القرآن، مع سماع أصحاب رسول الله عليه من رسول الله عليه التكذيب بشيء منها، وإخباره إياهم أن المراء فيها كفر؛ فحملهم - رحمة الله عليه -، إذ رأى ذلك ظاهرا بينهم في عصره، ولحداثة عهدهم بنزول القرآن وفراق رسول الله عليهم بما أمن عليهم معه عظيم البلاء في الدين من تلاوة القرآن - على حرف واحد.

وجمعهم على مصحف واحد وحرف واحد وخرق ما عدا المصحف الذي جمعهم عليه وعزم على كل من كان عنده مصحف مخالف المصحف الذي جمعهم عليه أن يخرقه.

فاستوسقت (٣) له الأمة على ذلك بالطاعة، ورأت أن فيما فعل من ذلك الرشد والهداية، فتركت القراءة بالأحرف الستة التي عزم عليها إمامها العادل في تركها طاعة منها له، ونظرا منها لأنفسها ولمن بعدها من سائر أهل ملتها، حتى درست من ألأمة معرفتها وتعفت آثارها فلا سبيل لأحد اليوم إلى القراءة بها لدثورها وعفو آثارها، وتتابع المسلمين على رفض القراءة بها من غير جحود منها صحتها وصحة شيء منها، ولكن نظرا منها لأنفسها ولسائر أهل دينها فلا قراءة للمسلمين إلا بالحرف الواحد الذي أختاره لهم إمامهم الشفيق الناصح دون ما عداه من ألأحرف الستة الباقية.

فإن قال بعض من ضعفت معرفته: وكيف جاز لهم ترك قراءة أقرأهموها رسول الله مَالِيَّةٍ وأمرهم بقراءتها؟.

قيل: إن أمره إياهم بذلك لم يكن أمر ايجاب وفرض وإنما كان أمر إباحة ورخصة؛ لأن القراءة بها لو كانت فرضا عليهم لوجب أن يكون العلم بكل حرف من تلك الأحرف السبعة عند من تقوم بنقله الحجة ويقطع خبره

١) صرحت الآثار بهذه العلة وهي وقوع الناس في الاختلاف في القرآن بما قد يكون كفرا.

۲) تفسير الطبري (شاكر) ۸/۱ه-۹ه.

٣) فاستوسقت له الأمة : تتابعت وانقادت، من تساوق البعير . لسان العرب ١٦٦/١٠ .

العذر ويزيل الشك من قرأة الأمة؛ وفي تركهم نقل ذلك كذلك أوضح الدليل على أنهم كانوا في القراءة بها مخيرين بعد أن يكون في نقلة القرآن من الأمة من تجب بنقله الحجة ببعض تلك ألأحرف السبعة.

وإذ كان ذلك كذلك؛ لم يكن القوم بتركهم نقل جميع القراءات السبع تاركين ما كان عليهم نقله، بل كان الواجب عليهم من الفعل ما فعلوا؛ إذ كان الذي فعلوا من ذلك كان هو النظر للإسلام وأهله، فكان القيام بفعل الواجب عليهم بهم أولى من فعل ما لو فعلوه كانوا إلى الجناية على الإسلام وأهله أقرب منهم إلى السلامة من ذلك» اهـ (١).

قلت: ويلاحظ مايلى:

(۱) الذي يظهر - والله أعلم - أن الصحابة رضوان الله عليهم امتثلوا لأمر عثمان رضي الله عنه، فاقرأوا الناس بذلك الحرف الذي جمعهم عليه وبالتالي حظي ذلك الحرف بنقل الكافة عن الكافة، وهو ما أصطلح على تسميته بالتواتر.

(٢) هناك قراءات نقلت إلينا بأسانيد آحاد صحيحة موافقة لرسم المصحف ولها وجه من العربية، فهل هي من الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه أم من غيره؟.

الذي يبدو - والعلم عند الله - أن كل قراءة لم تنقل نقلا متواترا وصح سندها ووافقت خط المصحف هي من غير الحرف الذي جمع عثمان رضى الله عنه الناس عليه.

ويرشح هذا ما ذكرته سابقا من أن عثمان رضي الله عنه لم يلغ باقي الحروف التي تخالف الحرف الذي جمع الناس عليه ولكنه أمر بأن يقرأ الناس بهذا الحرف الواحد، وترك كل حرف قرأ به صحابي على رسول الله على تحت المسؤولية الشخصية الفردية لذاك الصحابي، يقرأ به لنفسه ويصلي به، لكن لايقرئه إقراء عاما.

ومقتضى هذا أن الحرف الذي جمع عثمان بن عفان رضي الله عنه الناس عليه ووافقه عليه الصحابة - رضوان الله عليهم -، ذاك الحرف هو الذي حظي بنقل الكافة عن الكافة، وتلك الحروف التي قرأ بها الصحابة على رسول الله عليه ولم تكن موافقة لهذا الحرف لم تحظ بنقل الكافة عن الكافة، إنما بنقل الخاصة، وهو ما أصطلح عليه بالآحاد.

وعليه فإن القراءة التي صح سندها ولم تتواتر ووافقت رسم المصحف والعربية ولو بوجه، هذه القراءة لاتكون من الحرف الذي جمع عثمان رضي

١) تفسير الطبري (شاكر) ١٣/١-٥٠.

الله عنه الناس عليه، لأنها لو كانت من الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه لحظيت بالتواتر لأن الاقراء العام كان بذلك الحرف.

أما القراءة التي صح سندها ولم تتواتر ولم توافق رسم المصحف مع موافقتها للعربية ولو بوجه؛ هذه القراءة نتوقف فيها، فلا نقول هي من الأحرف السبعة جزما، ولانقطع بنفى ذلك إذ الأمر محتمل.

(٣) من التقرير السابق يظهر - والله أعلم - الملحظ الذي لا حظه العلماء الذين وضعوا ذلك الضابط في صحة القراءة (أعني: صحة السند وموافقة الرسم ولو احتمالا وموافقة العربية ولو بوجه) فهم إنما لاحظوا هذا الملحظ الذي قلناه.

وقد صرح الإمام الطبري (ت٣١٠هـ) رحمه الله تعالى بذلك حيث قال: «كل ما صح عندنا من القراءات أنه علمه رسول الله ملي الأمته من الأحرف السبعة التي أذن الله له ولهم أن يقرأوا بها القرآن، فليس لنا أن نخطيء من قرأ به إذ كان ذلك موافقا لخط المصحف.

فإن كان مخالفا لخط المصحف لم نقرأ به، ووقفنا عنه وعن الكلام فيه اهد(١).

قلت: و كلامه رحمه الله هذا لايتناقض مع ما سبق نقله عنه حيث قرر أن عثمان جمع الناس على حرف و احد (٢) وذلك إذا لاحظنا أن كلامه بالنسبة لجمع عثمان إنما هو بالنسبة للإقراء العام، وكلامه هنا بالنسبة للقراء اتعموما، سواء منها ما نقل عن طريق الكافة عن الكافة، أم ما نقل عن طريق الخاصة ولذلك تراه هنا صدر كلامه بقوله: "كل ما صح عندنا..." وهذا بَينَ " ولله الحمد (٣).

انظر «الإبانة» ص ٦٠، نقلا عن كتاب القراءات للطبري .

٢) وكلام الطبري الذي صرح فيه بهذا نقلته سابقا قبل ذكر هذه الملاحظات.

٣) وقد عد مكي بن أبي طالب هذا الموضع تناقضا من الطبري رحمه الله، حيث قرر الطبري في مقدمة تفسيره (شاكر) ١٩٦١-١٥ أن الأمة تركت القراءة بالأحرف الستة، وأنه لاسبيل لأحد اليوم إلى القراءة بها، مع قوله في كتاب «القراءات»: «كل ما صح عندنا من القراءات ليس لنا أن نخطيء من قرأ به إذا كان موافقا لرسم المصحف...»

ولا تناقض بين كلامه - ولله الحمد - إذ أن كلام الطبري في مقدمة تفسيره يفهم منه أن الأحرف الستة بمجموعها لا سبيل لأحد اليوم إلى القراءة بها، وسياق كلامه وسباقه ولحاقه يدل على أن هذا مراده، فلا ينفي رحمه الله كون بعض ألأحرف الستة مما وافق الرسم وصح في النقل أنه يمكن القراءة به، وهذا ما صرح به في كتابه «القراءات» في النص الذي نقله عنه مكى رحمه الله ونقلته عنه هنا والله أعلم.

## خلاصة المطلب:

الصلة بين القراءات والأحرف السبعة صلة عموم وخصوص من وجه ؛ حيث أن القراءات المنقولة إلينا بالتواتر إنما هي حرف واحد وهو الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه .

والقراءات المتواترة مع القراءات التي صبح سندها ووافقت رسم المصحف إنما هي بعض الأحرف السبعة مما يحتمله رسم المصحف العثماني.

وما صح سنده وخالف رسم المصحف توقفنا فيه؛ فلا نقول هو من الأحرف السبعة، ولا نقول ليس هو منها.

ونسبة القراءات السبعة إلى القراء السبعة إنما هي نسبة اختيار وشهرة، لارأي ولا شهوة، إنما اتباع للنقل والأثر.

والقراءات السبع ليست هي الأحرف السبعة ، والله أعلم .

المبحث الثاني :أقسام القراءات.

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: أقسام القراءات من جهة النقل.

المطلب الثاني: أقسام القراءات من جهة القبول.

المطلب الأول: أقسام القراءات من جهة النقل.

القراءات تنقسم من جهة النقل إلى قسمين:

(١) قراءة متواترة.

(٢) قر اءة آحادية، وهي قسمان:

(أ) قراءة مشهورة.

(ب) قراءة غير مشهورة.

أمًّا القراءة المتواترة فهي: القراءة التي رواها جماعة عن جماعة (من غير تعيين عدد على الصحيحح) كذا إلى منتهاها يمتنع عادة تواطؤهم على الكذب(١).

أما القراءة الآحادية المشهورة فهي القراءة التي صح سندها ولم يبلغ درجة التواتر، ووافقت رسم المصحف ولو احتمالا و وافقت وجها من العربية، واشتهرت عند القراء بالقبول(٢).

أما القراءة الآحادية غير المشهورة فهي القراءة التي اختل فيها شرط من شروط القراءة الآحادية المشهورة(٣) وهي أنواع بحسب القبول.

قال القسطلاني (ت٩٢٣هـ): «القراءات بالنسبة للتواتر وعدمه ثلاثة أقسام:

قسم اتفق على تواتره، وهم السبعة المشهورة.

وقسم اختلف فيه، وهم الثلاثة بعدها.

وقسم اتفق على شنذوذه، وهم الأربعة الباقية» اهـ(٤).

<sup>1)</sup> المنجد ص ١٥ اللطائف ٢٩/١، وقيل بتعيين العدد الذي يحصل به التواتر واختلفوا فيه؛ فقيل: ستة، وقيل: اثنا عشر، وقيل: عشرون، وقيل: أربعون، وقيل: سبعون. المصدر نفسه.

٢) المنجد ص١٦ النشر ١٣،٩/١.

٣) ولكل نوع حكم في القبول، ستأتى - إن شاء الله - في المطلب الثاني من هذا المبحث .

٤) اللطائف ١/١٧٠.

قلت: الذي تحرر من كلام أهل العلم أن القراءات الثلاث المتممة للعشر (أعني: قراءة أبي جعفر، ويعقوب، وخلف) متواترة برواتها المشهورين في جمهور أفرادها.

قال ابن الجزري (ت٨٣٣هـ): "الذي وصل إلينا اليوم متواترا وصحيحا مقطوعا به قراءات الأئمة العشرة ورواتهم المشهورين، هذا الذي تحرر من أقوال العلماء، وعليه الناس اليوم بالشام والعراق ومصر والحجاز..." اهـ(١).

قال الدمياطي (ت١١١٧هـ): «و[هو]الصحيح المختار الذي تلقيناه عن عامة شيوخنا وأخذنا به عنهم، وبه نأخذ» اهـ(٢).

## ويلاحظ مايلى:

(۱) ذهب شهاب الدين أبو شامة (۳) (ته٦هه) إلى القول بعدم تواتر القراءات عن النبي على وتابعه الزركشي (ت٩٤هه) وجعله التحقيق حيث قال: "التحقيق أن القراءات السبع متواترة عن ألائمة السبعة، أما تواترها عن النبي على ففيه نظر، فإن اسناد ألائمة السبعة بهذه القراءات السبعة موجود في كتب القراءات، وهي نقل الواحد عن الواحد، لم تكمل شروط التواتر في استواء الطرفين والواسطة، وهذا شيء موجود في كتبهم، وقد أشار الشيخ شهاب الدين أبو شامة في كتابه "المرشد الوجيز" إلى شيء من ذلك"اهه(٤).

قلت: وفي هذا القول من أبي شامة والزركشي رحمهما الله نظر؛ إذ هذه الأسانيد الموجودة في كتب القراءات إنّما نقلت لنا أسماء من تصدوا للإقراء، والظاهر أن كل طبقة من طبقات هذه الأسانيد موافقون على هذه القراءة إذ لوكان غير ذلك لنقل لأن هذا مما تتداعى الهمم إلى نقله جملة، فانتهاء القراءة إلى أبي بن كعب، أو عبدالله بن مسعود لايعني أن هذه القراءة لم ينقلها من الصحابة غير هما رضي الله عنهما، بل الظاهرالذي تدل عليه الآثار أن مجموع الصحابة كان موافقا مقرا بهذه القراءة عن

<sup>1)</sup> المنجد ص٢٣ ولايفهم من كلامه هنا الجزم بتواتر جميع أفراد القراءات العشر، فقد قال قبل هذا الموضع في كتابه «المنجد» ص٢٠: «وانما المقرق به عن القراء العشرة على قسمين متواتر وصحيح مستفاض متلقى بالقبول، والقطع حاصل بهما الهد

٢) الاتحاف ص٧ بزيادة ما بين العارضتين.

٣) المرشد ص ١٧٨.

٤) البرهان في علوم القرآن ٣١٩/١.

رسول الله على وبهذا يتحقق التواتر، وقد نَبّه العلماء رحمهم الله على هذا، وبينوا أن عذر من قال بعدم تواتر القراءات السبع أو العشر إلى الرسول على أو في طبقة من طبقات أسانيدها؛ عذره أنه ظن القراءات كالحديث، مخرجها كمخرجه إذا كان مدارها على واحد كانت آحادية، وخفي عليه أنها نسبت إلى ذلك الإمام إصطلاحا، و إلا فكل أهل بلدة كانوا يقرؤنها أخذوها أمما عن أمم ولو انفرد واحد بقراءة دون أهل بلده لم يوافقه على ذلك أحد بل كانوا يجتنبونها ويأمرون باجتنابها(۱).

قال ابن الجزري (ت٣٦ههـ) مقرراً ما تقدم: «هذا كان من شأنهم على أن تعيين هؤلاء القراء ليس بلازم ولو عين غير هؤلاء لجاز، وتعيينهم إما لكونهم تصدوا للاقراء أكثر من غيرهم أو لأنهم شيوخ المعين، ومن ثم كره من السلف أن تنسب القراءة إلى أحد.

روى ابن أبي داود(٢) عن إبراهيم النخعي(٣) قال: «كانوا يكرهون أن يقال: سنة فلان وقراءة فلان» (٤).

قلت (ابن الجزري): وذلك خوفا مما توهمه أبو شامة من أن القراءة إذا نسبت إلى شخص تكون آحادية، ولم يدر أن كل قراءة نسبت إلى قاريء من هؤلاء كان قراؤها زمن قارئها وقبله أكثر من قرائها في هذا الزمان و أضعافهم اهده).

وقال أبو المعالى محمد بن أحمد بن اللبان (٦) (من شيوخ ابن

١) المنجد ص٦٧.

٢) عبدالله بن سليمان بن الأشعث السجستاني البغدادي، إمام مشهور، ابن أبي داود
 صاحب السنن (ت٣١٦هـ). غاية النهاية ٢٠/١.

ابراهيم بن يزيد بن قيس بن الأسود أبوعمران النخعي الكوفي إمام مشهور صالح زاهد
 فقيه توفي سنة ٩٦هـ. غاية النهاية ٧٢/٢.

لا روى ابن أبي داود في كتاب المصاحف ما يدل عليه ص٢٠ -٢١ ، ٣١٠ ولم أجد هذا النص عن إبراهيم النخعي فيه غير أني وجدت النووي في كتاب «التبيان في آداب حملة القرآن» ص١٣٦ يعزوه كذلك إلى ابن أبي داود، وأورده السيوطي في الاتقان (أبوالفضل) ٢٢٩/١ دون عزوه إلى أحد.

ثم وجدته عند ابن أبي شيبة في المصنف ٢٠/١٠ه-٣٣٥ بسند صحيح عن ابراهيم النخعي رحمه الله فالحمد لله على توفيقه.

٥) المنجد ص ٦٨.

٦) محمد بن أحمد بن علي بن الحسن بن جامع أبو المعالي ابن اللبان الدمشقي استاذ محرر ضابط (٧١٥-٧٧٦هـ).

الجزري): "انحصار الأسانيد في طائفة لايمنع مجيء القرآن عن غيرهم فلقد كان يتلقاه أهل كل بلد يقرأه منهم الجم الغفير عن مثلهم، وكذلك دائما، والتواتر حاصل لهم، ولكن الأئمة الذين تصدوا لضبط الحروف وحفظوا شيوخهم فيها جاء السند من جهتهم.

وهذه الأخبار الواردة في حجة الوداع ونحوها أجلى، ولم تزل حجة الوداع منقولة عمن يحصل بهم التواتر عن مثلهم في كل عصر، فهذه كذلك .

قال: وهذا موضع ينبغى [ التنبه] له اهـ (١).

قلت: مما تقدم يعلم أن القراءات السبع والعشر في جملتها وجمهور تفاصيلها لاتعتمد في تواترها على الأسانيد المدونة في كتب القراءات، وأن هذه الأسانيد إنما تنقل لنا أسماء من تصدى لضبط القراءات ونقلها خلفا عن سلف، فهي مجرد طريق علمي اصطلاحي لنقل القراءة، وليست طريق الاخبار وحصول حقيقة العملم بها في ذاتها، لأنها (أعني: القراءات) حاصلة قبل أن يولد هؤلاء الأئمة الذين نقلوا أسانيدها.

وهذا أصل مهم ينبغي التنبه له، كما قال ابن اللبان رحمه الله تعالى؛ لأن كثيرا من الناس يتشوش فكره بعدم فهمه بل هذا مدخل استغله الزنادقة قديما والمستشرقون وأضرابهم حديثا؛ لقلة علمهم في هذا الباب، ولعدم تقرر هذا الأصل لديهم وهو أصل مطرد في كثير من قضايا الدين المهمة كالصلاة مثلا لو نظرنا إلى أحاديثها فهي - غالبا - آحاد لكن الصلاة في جملتها وجمهور تفاصيلها منقولة لنا بنقل الكافة عن الكافة الذين يحصل بهم أوثق أنواع النقل التواتر، والله أعلم.

١) بواسطة المنجد ص٧٠ بتصرف.

المطلب الثاني: أقسام القراءات من جهة القبول.

القراءات من جهة قبولها تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

- قسم القرأءات المقبولة.
- قسم القراءات المردودة .
- قسم القراءات المتوقف فيها .

فالقسم الأول: القراءات المقبولة، وهي نوعان:

- (١) القراءة المتواترة.
- (٢) القراءة الصحيحة المشهورة.

والقسم الثاني: القراءات المردودة ، ثلاثة أنواع:

- (١) القراءة التي صبح سندها ووافقت الرسم وخالفت العربية.
  - (٢) القراءة التي لم يصح سندها.
    - (٣) القراءة التي لا سند لها.

والقسم الثالث: القراءات المتوقف فيها وهو: كل قراءة صبح سندها ووافقت العربية وخالفت رسم المصحف.

قلت: وبيان هذه الأقسام كما يلى:

أولا: القسم المقبول عند علماء القراءات وهو نوعان:

الأول: القراءة المتواترة.

الثاني: القراءة المشهورة.

أما القراءة المتواترة فقد مضى الحديث عنها في المطلب الأول من هذا المبحث، ولله الحمد والمنة.

أما القراءة المشهورة فهي عند العلماء: كل قراءة صبح سندها ووافقت رسم المصحف ولو احتمالا ووافقت العربية ولو بوجه واشتهرت بالقبول عند علماء هذا الشأن.

وهذه القراءة التي توفرت فيها هذه الشروط صحيحة عندهم(١).

ومثال القراءة المشهورة: ما انفرد به بعض الرواة وبعض الكتب المعتبرة، أو كمراتب القراء في المد ونحو ذلك.

١) المنجد ص١٦ النشر ٣١،٩/١.

كقراءة ابن ذكوان(۱): ﴿ تَتَبِعَانَ ﴾ يونس: ٨٩، بتخفيف النون وقرأ الباقون بتشديدها (٢) واتفقوا على فتح التاء الثانية وتشديدها وكسر الموحدة بعدها (٣).

وكقراءة هشام : ﴿ أَفِئيدة ﴾ بياء بعد الهمز وذلك في قوله تعالى: ﴿ ... فَاجْعَلُ أَفْئَدَةً مِنَ النَّاسِ تَهُوي إلَيْهُم.. ﴾ إبراهيم:٣٧ ، وقرأ الباقون و الطريق الثاني عن هشام ﴿ أَفْئدَةَ ﴾ بغيرياء (٤).

وكقراءة تُنَّبُل(٥): ﴿على سَوُوْقه ﴾ بواو بعد الهمزة وذلك في قوله تعالى: ﴿... فَاسْتُوَى عَلَى سُوقُه يُعْجِبُ النَّرْرَاعَ... ﴾ الفتح: ٢٩، وقرأ الباقون بواو ساكنة بعد السين(٦).

وغير ذلك من التسهيلات والإمالات التي لاتوجد في غير الشاطبية من كتب القراءات إلا في كتاب أو اثنين وهذا لايثبت به التواتر.

قال ابن الجزري (ت٣٣٥هـ) معقبا على ماسبق: «هذا وشبهه وإن لم يبلغ مبلغ التواتر صحيح مقطوع به نعتقد أنه من القرآن وأنه من ألأحرف السبعة التي نزل القرآن بها، والعدل الضابط إذا انفرد بشيء تحتمله العربية والرسم واستفاض وتلقى بالقبول قطع به وحصل به العلم» اهـ(٧).

وقال أيضا رحمه الله تعالى عن هذا القسم من القراءات: "فهذا صحيح مقطوع به أنه منزل على النبي عَلَيْتُهُ من الأحرف السبعة، وهذا الضرب يلحق بالقراءة المتواترة وإن لم يبلغ مبلغها "اهـ(٨).

عبدالله بن أحمد بن بشر و يقال: بشير بن ذكوان بن عمرو بن حسان ابن فهر بن مالك بن النضر أبو عمرو وأبو محمد القرشي الفهري الدمشقي، إمام شهير ثقة توفي سنة ٢٤٢هـ. غاية النهاية ٢٤١٨.

۲) التيسير ص١٢٣ التبصرة ص٢٦٦.

٣) وانفرد ابن مجاهد عن ابن ذكوان باسكان التاء الثانية وفتح الباء وتشديد النون. السبعة ص٣٢٩.

ونبَّه الشاطبي كما في الحرز مع شرحه «إبراز المعاني» ص١٠٥، على ضعفه وتابعه صاحب تحرير مسائل الشاطبية كما في مختصر بلوغ الأمنية على نظم تحرير مسائل الشاطبية ص٢٤٩-٢٥٠، ونقل تضعيف الداني له أيضا.

وأشار المحقق ابن الجزري في النشر ٢/٧٨٦ إلى صحته من طرق أخرى.

قلت : وعلى هذا فهي قراءة صحيحة لأنها وافقت رسم المصحف والعربية وصح سندها ولم تتواتر، والله أعلم.

ع) التيسير ص ١٣٥ النشر ١/٩٩٦-٣٠٠ الاتحاف ص٢٧٣.

محمد بن عبدالرحمن بن خالد بن محمد أبو عمر المخزومي مولاهم المكي الملقب بُقْنبلُ شيخ القراء بالحجاز في زمانه (١٩٥-١٩٢هـ).

٦) إبراز المعاني ص٦٢٩- ٦٣٠ النشر ٢/٣٨٨ البدورالزاهرة ص٣٠٠.

٧) المنجد ص١٩.

٨) المنجد ص١٦.

وقال أيضا رحمه الله: «وإنما المقرؤ به عن القراء العشرة على قسمين متواتر وصحيح مستفاض متلقى بالقبول والقطع حاصل بهما» الهـ(١).

قلت: يعني رحمه الله أن استفاضة القراءة الصحيحة السند وتلقيها بالقبول يقوم مقام التواتر في القطع بقرآنيتها ففيه إشارة إلى أن المقصود حصول القطع بقرآنية القراءة إما بتواتر سندها، أو بالقرائن التي تحف بالسند الآحادي فتجعله يفيد مايفيد التواتر، وسيأتي مزيد بسط لهذا - إن شاء الله - والله أعلم وأحكم.

ثانيا : القسم المردود من القراءات :

وهو ثلاثة أنواع:

الأول: القراءة التي صح سندها ووافقت الرسم وخالفت العربية ولم تتلق بالقبول عند علماء القراءات .

الثاني: القراءة التي لم يصح سندها .

الثالث: القراءة التي وافقت الرسم والعربية ولاسند لها .

أما القراءة التي صح سندها ووافقت الرسم وخالفت العربية ولم تتلق بالقبول عند علماء القراءات؛ فانها لا تصدر إلا على وجه السهو، والغلط وعدم الضبط، ويعرفه ألائمة المحققون والحفاظ الضابطون(٢).

قال أبن الجزري (ت٨٣٣هـ) عن هذا النوع: "وهو قليل جدا بل لايكاد يوجد وقد جعل بعضهم منه رواية خارجة عن نافع : (معائش) [الأعراف:١٠]، بالهمز (٣).

١) المنجد ص٢٠.

قد يوهم كلام ابن الجزري هنا المعارضة مع ما تقدم نقله عنه في المطلب الأول من هذا المبحث حيث قرر تواتر القراءات العشر برواياتها المشهورة.

قلت: ولا معارضة - ولله الحمد - بين الكلامين، حيث أن مراده حينما قال: «القراءات العشر متواترة» أي: بالنظر إلى مجموع القرآن أو ما كان منها عن طريق ورواية المشهورين باتفاق، وهذا لاينفي وجود روايات وطرق منفردة في العشر غير الروايات والطرق المشهورة، وتلقاها القراء - مع ذلك - بالقبول لموافقتها الرسم والعربية ولصحة سندها، وهذا هو ماقصده ابن الجزري في قوله هنا عن القراءات العشر أنها على قسمين متواتر وصحيح، والله أعلم. وانظر النشر ١٣/١ اللطائف ١٠/٠٠.

٢) المنجد ص١٦٠.

٣) وحكم ابن مجاهد رحمه الله بغلط هذه الرواية في «السبعة» ص٢٧٨ وكذا في «غيث النفع» ص٢٢١ وقال «معايش » هو بالياء من غير همز ولا مد لكل القراء، وشذ خارجة فرواه عن نافع بالهمز وهو ضعيف جدا، بل جعله بعضهم لحنا»
وكذا في «الاتحاف» ص٢٢٢، أما ابن مهران فقال في المبسوط ص١٧٩: «قرأ القراء

وما رواه ابن بكار(۱) عن أيوب(۲) عن يحي عن ابن عامر من فتح ياء: ﴿ أَدْرِي أَقَرِيبٌ ﴾ [ الأنبياء:١٠٩]، مع إِثبات الهمزة، وهي رواية زيد(٣) وأبي حاتم عن يعقوب.

وما رواه أبوعلي العطار(٤) عن العباس(٥) عن أبي عمرو ﴿ساحران تظاهرا﴾ [القصص ٤٤]، بتشديد الظاء(٦) والنظر في ذلك لايخفى الهـ(٧).

أما القراءة التي لم يصح سندها، سواء وافقت الرسم أم خالفته، وسواء وافقت العربية أم خالفتها؛ فهي قراءة ضعيفة مردودة(^).

كقراءة ابن السميفع (٩) وأبي السمال (١٠) وغيرهما في قوله تعالى ﴿ وَاللَّهِ مِنْ مُنْ خَلُفُكُ آيَة ﴾ يونس:٩٢، فقد خالفت في موضعين ﴿ فَالْيُومُ نُنْجَيكُ بِبَدَنِكُ لِتَكُونَ لِمَن خَلْفُكُ آيَة ﴾ يونس:٩٢، فقد خالفت في موضعين ﴿ فَنْحِيكُ اللَّم الله عَلَم عَلَم عَلَم الله عَلَمُ الله عَلَم عَلَم عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلْم الله عَلَم عَلَم الله عَلَم عَلَم عَلَم الله عَلَم عَ

كلهم: ﴿معايش﴾ بغير همز ولم يختلفوا فيه إلا مارواه أسيد عن ألأعرج وخارجة عن نافع أنهما همزاه قيل: فأما نافع فهو غلط عليه، لأن الرواة عنه الثقات كلهم على خلاف ذلك، وقال أكثر القراء و أهل النحو والعربية: إن الهمزة فيه لحن، وقال بعضهم: ليس بلحن وله وجه وإن كان بعيدا

قلت : أخذ خارجة بن مصعب القراءة عن نافع وأبي عمرو وله شذوذ كثير عنهما لم يتابع عليه، كذا قال في «غاية النهاية» ٢٦٨/١، لكن نبه ابن مهران في كلامه السابق إلى أن خارجة لم ينفرد بهذه القراءة فالله أعلم.

١) عبدالحميد بن بكار أبوعبدالله الكلاعي الدمشقي نزيل بيروت . فاية النهاية ٢٦٠/١.

٢) أيوب بن تميم بن سليمان بن أيوب أبوسليمان التميمي الدمشقي، ضابط مشهور
 ١٢٠) غاية النهاية ١٧٢/١

٣) زيد بن أحمد بن اسحاق بن زيد أبوعلي الحضرمي يروي القراءة عن عمه يعقوب عرضا. غاية النهاية ٢٩٦/١.

الحسن بن علي بن عبدالله أبوعلي العطار البغدادي شيخ جليل ماهر ثقة ، يعرف بالأقرع توفي سنة ٤٤٧هـ. غاية النهاية ١/٢٢٤.

العباس بن الفضل بن عمرو بن عبيد بن الفضل بن حنضلة أبوالفضل الواقفي الأنصاري البصري قاضى الموصل استاذ حاذق ثقة (١٠٥-١٨٦هـ).

٦) ولم يختلف القراء في تخفيفها، وخلافهم في السين والحاء والألف، فعاصم وحمزة والكسائي وخلف بكسر السين وسكون الحاء بلا ألف ، والباقون بفتح السين وألف بعدها وكسرالحاء. أنظر النشر ١٤٦-٤٣ الاتحاف ص٣٤٣.

۷) النشر ۱۲/۱،

٨) النشر ١٦/١ وهذا النوع سماه السيوطي في الاتقان (أبوالفضل)١/٢١٦ :«موضوع».

٩) محمد بن عبدالرحمن بن السميفع بقتح السين أبوعبدالله اليماني. غاية النهاية
 ١٦١/٢.

1) قعنب بن أبي قعنب أبوالسمال بفتح السين وتشديد الميم وباللام العدوي البصري ، له اختيار شاذ عن العامة في القراءة. غاية النهاية ٢٧/٢.

وكالقراءة المنسوبة إلى الإمام أبي حنيفة (١) رحمه الله التي جمعها أبو الفضل محمد بن جعفر الخزاعي (٢) ونقلها عنه أبو القاسم الهذلي (ته٢٤هـ) وغيره؛ فانها لا أصل لها ومنها: «انما يخشى الله من عباده العلماء» [فاطر:٢٨] برفع الهاء من لفظ الجلالة، ونصب الهمزة من «العلماء» على أنها مفعول به (٣).

ويدخل في هذين النوعين من قسم القراءات المردودة مايذكره بعض المتأخرين من شراح الشاطبية في وقف حمزة على نحو «اسمايهم» و «أوليك» فابدل الهمزة بياء خالصة ونحو «شركاوهم» و «احباوه» فأبدل الهمزة المرفوعة بواو خالصة، ونحو «بداكم» و «أخاه» بألف خالصة ، ونحو «رأى را وترى ترا واشمأزت اشمزت و فادارأتم فادراتم» بالحذف في ذلك كله، ممايسمونه التخفيف الرسمى(٤).

ولايجوز في وجه من وجوه العربية، فإنّه إما أن يكنون منقولا عن ثقة ولاسبيل إلى ذلك فهو ممالايقبل إذ لاوجه له، و إما أن يكون منقولا عن غير ثقة فمنعه أحرى ورده أولى(٥).

النعمان بن ثابت بن زوطا الامام أبوحنيفة الكوفي، فقيه العراق، والمذكور في الآفاق،
 مولى بنى تميم الله بن ثعلبة توفى سنة١٥٠هـ. غاية النهاية ٢/٢٣.

٢) الخزاعي إمام جليل من أئمة القراء الموثوق بهم، والعهدة في وضع الكتاب على الحسن بن زياد اللؤلؤي (ت٤٠٢هـ) صاحب أبي حنيفة، وهو ضعيف في الرواية جدا كذبه غير واحد وقد روى هذه القراءة عنه ابنه محمد بن الحسن بن زياد وعنه عمر بن شبه النمري حسبما ذكره الخزاعي.

أنظر ميزان الاعتدال ١٩١/١ غاية النهاية ١/ ٢١٣ ، ٢١٠/١ ، ١١٦٠.

٣) قال ابن الجزري: «وقد راج ذلك على أكثر المفسرين ونسبها إليه، وتكلف توجيهها وإن أبا حنيفة لبريء منها»اه. النشر ١٦/١.

٤) الكلمات السابقة كلها كلمات قرآنية، وردت على الترتيب في الآيات التالية، أو أمثالها:
 أسمايهم: ﴿قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِئُهُم بِأَسْمَائِهِمْ ﴾ البقرة:٣٣.

أوليك: ﴿ أَوْلَئِكَ عَلَى هُدَى ﴾ البقرة: ٥.

شُركَاهِمُ : ﴿ وَكَذَلِكُ زَيَّنَا لَكَثِيرِ مِنَ المُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلادِهِمْ ﴾ الانعام ١٣٧٠. أحباوه : ﴿ وَقُالَتِ اليَهُوَدُ وَالنَصَارَي نَحْنَ أَبِناءُ اللّهِ وَأَحَبَاؤُهُ ﴾ المائدة ١٨٠. بداكم : ﴿ وَاذْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ كَمَا بِدَأَكُمُ تَعُودُونَ ﴾ الأعراف ٢٩٠.

أَخاهُ: ﴿ قَالُوا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلُ فِي المَدَائِنِ حَاشِرِينَ ﴾ الأعراف:١١١.

را: ﴿ فَلُمَّا جَنَّ عَلَيهِ اللَّيلُ رأى كُوكَبا قال هَذا ربتي ﴾ الانعام:٧١. ترا: ﴿ فَترى الذينِ فَي قِلُوبِهِم مَرَضٌ يُسِنارِعُون فِيهُم ﴾ المائدة:٥٠.

السُمزتُ: ﴿ وَإِذَا تُكِرَ ٱللَّهُ وَكُدُهُ السَّمَأَزَّتَ قَلُوبٌ اَلَّذْيِنَ لا يؤمنون بالآخرة ﴾

فاداراتم: ﴿ وَإِذْ قَتَلْتُم نَفْسًا فَادَارِ أَتُمْفِيها ﴾ البقرة:٧٢.

٥) النشر ١٦/١-١٠٠.

قال ابن الجزري (ت٨٣٣هـ): «تتبعت ذلك فلم أجده منصوصا لابطرق صحيحة ولا ضعيفة» اهـ (١).

قلت: إذا كان الأمر كما ذكره ابن الجزري رحمه الله فإن هذا المنسوب إلى وقف حمزة يكون من نصيب أمثلة النوع الثالث من القراءات المردودة وهو التالى:

أما القراءة الّتي وافقت الرسم والعربية ولا سند لها؛ فهذه لاتسمى قراءة إلا تجوزا.

قال ابن الجزري (٨٣٣هـ): "وبقي قسم مردود أيضا وهو ما وافق العربية والرسم ولم ينقل البتة ، فهذا رده أحق ومنعه أشد ومرتكبه مرتكب لعظيم من الكبائر»اهـ(٢).

وقال أيضا «وأما ماوافق المعنى والرسم أو أحدهما من غير نقل فلاتسمى شاذة بل مكذوبة يكفر متعمدها» اهـ (٣).

## ثالثًا القسم: المتوقف فيه من القراءات:

وهو القراءة التي صح سندها ووافقت العربية وخالفت الرسم؛ فهذه القراءة لايحكم بقبولها ولا بردها، إذ يحتمل أن تكون من الأحرف السبعة، ويحتمل أن تكون من قبيل مايسمى بالقراءات التفسيرية(٤).

وهذا القول بالتوقف ينبني على أصل وهو أن مالم يثبت كونه من الأحرف السبعة فهل يجب القطع بكونه ليس منها (٥).

الذي عليه جمهور العلماء أنه لايجب القطع بذلك؛ إذ ليس ذلك مما أوجب علينا أن يكون العلم به في النفي والاثبات قطعيا.

وصوَّب هذا ابن تيمية (٦) (ت ٧٢٨هـ) وصححه ابن الجزري (٧) (ت٨٣٣هـ) رحمهما الله تعالى وذهب فريق من أهل الكلام إلى وجوب القطع بنفيه.

قال ابن تيمية معقبا على ماذهب إليه هذا الفريق من أهل الكلام: «والصواب القطع بخطأ هؤلاء» اهـ (٨).

قال الطبري (ت٣١٠هـ) رحمه الله تعالى: «كل ماصح عندنا من القراءات

١) النشر ١٧/١.

٢) النشر ١٧/١.

٣) المنجد ص١٧.

٤) النشر ٣٢/١ الاتقان (أبوالفضل) ٢١٦/١.

مجموع الفتاوى ٣٩٨/١٣ -٣٩٩.

٦) ماسبق و قارن بالنشر ١/١٥.

٧) النشر ١/ه١.

۸) مجموع الفتاوى ۳۹۸/۱۳-۳۹۹.

أنه علمه رسول الله عَلَيْكُ لأمته من الأحرف السبعة التي أذن الله له ولهم أن يقرءوا بها القرآن فليس لنا أن نخطيء من قرأ به اذا كان ذلك موافقاً لخط المصحف.

فإن كان مخالفا لخط المصحف لم نقرأ به، ووقفنا عنه وعن الكلام فيه الهـ(١).

وأمثلة هذا النوع:

قراءة عبد الله بن مسعود وأبي الدرداء بروالليل إذا يغشى والنهار اذا تجلى والذكر والأنثى (٢) الليل ١-٣.(٣).

قراءة ابن عمر «يا أيها النبي إذا طلقتم النساء فطلقوهن في قبل عدتهن»(٤) الطلاق:١(٥).

قراءة ابن عباس: «وكان امامهم ملك يأخذ كل سفينة صالحة غصبا، وأما الغلام فكان كافرا» (٦) الكهف: ٧٩-٨٠(٧).

١) انظر الإبانة ص ٢٠، نقلا عن كتاب «القراءات» للطسرى.

٢) نص الآية كما في رسم المصحف الذي بين أيدينا ﴿ واللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى والنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى وَمَا خَلَقَ الذَّكَرِ والأَنْثَى ﴾.

٣) قراءة صحيحة السند.

أخرجها البخاري في كتاب التفسير باب (وماخلق الذكر والأنثى) تحت رقم (٤٩٤٤) ومسلم في كتاب صلاة المسافرين باب مايتعلق بالقراءات تحت رقم (٨٢٤).

٤) رسم الآية كما في مصحفنا ﴿ يِاأَيُّهَا النَّبِي إِذَا طَلَقْتُم النَّسَاء فَطَلَّقُوهُن لِعِدَتِهن ﴾

٥) قراءة صحيحة السند .

أخرجها مسلم في كتاب الطلاق باب تحريم طلاق الحائض تحت رقم (١٤٧١) ومالك في الموطأ في كتاب الطلاق باب جامع الطلاق تحت رقم (٢٩) والدوري في جزء في قراءات النبي على صلى المستدرك ٢/٠٥٢.

قرآءات النبي على صلحفنا: ﴿ أَمَا السّفينَة فكانتٍ لمسّاكين يعْمَلُون في البَحْرِ ) رسِم الآية كما في مصاحفنا: ﴿ أَمَا السّفينَة فكانتٍ لمسّاكين يعْمَلُون في البَحْر فأردتُ أَنْ أعيبها وكان وراءهم ملك يأخُذُ كُلُّ سَفِينَة عَصْبا ، وأما العُلام فكان أبواه مُؤمنين ﴾.

٧) قراءة صحيحة السند .

أخرجها البخاري في كتاب التفسير باب ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسِى لَفَتَاهِ: لِا أَبْرَحُ حتى أَبْلُغ مَجْمَع البحرين ﴿ وَلَمْ البَعْ مَجْمَع بَينِهما نَسِيا حُوتَهما ﴾ تحت رقم (٤٧٢٦).

وأخرجها الطبري في تفسيره (دار الفكر) ٢/١٦ بإسناد حسن إلى قتادة قال : هي في حرف ابن مسعود ... وساق القراءة.

وأخرجها الطبري أيضا بإسناد ضعيف جدا عن سعيد ابن جبير عن ابن عباس قال : في قراءة أبي ... وساق القراءة .

وأشار إلى القراءة القرطبي في تفسيره ٢١/١١ وكذا أبوحيان في البحر المحيط ٢٤/١١.

ونحو ذلك مما صح سنده وو افق العربية وخالف رسم المصحف.

فهذه القراءات نتوقف فيها؛ فلا نحكم بقرآنيتها ولا بعدم قرآنيتها . قال ابن الجزري (ت٨٣٣هـ): "فهذه القراءة تسمى اليوم شاذة لكونها شذت عن رسم المصحف المجمع عليه، وإن كان إسنادها صحيحا، فلاتجوز

القراءة بها لا في الصلاة ولا في غيرها" اهـ (١).

قلت: وفي حكم القراءة في الصلاة بالقراءة الشاذة مذاهب للعلماء رحمهم الله تعالى(٢).

على أن المهم هنا هو بيان أن هذه النوع من القراءة يستعان به في فهم مراد الله تعالى .

قال أبوعبيد رحمه الله «المقصد من القراءة الشاذة تفسير القراءة المشهورة، وتبيين معانيها.

كقراءة عائشة وحفصة «والوسطى صلاة العصر» [البقرة: ٣٣٨] وقراءة ابن مسعود «فاقطعوا أيمانهما» [المائدة: ٣٨] وقراءة جابر (٣): «فإنّ الله منْ بَعْد إكْرَاههن لهن غفور رحيم» [النور: ٣٣].

١) المنجد ص١٦-١٧.

Y) اختلف العلماء رحمهم الله في حكم القراءة في الصلاة بالشاذ فأجازها بعضهم؛ لأن الصحابة والتابعين كانوا يقرؤن بهذه الحروف في الصلاة وهذا أحد القولين لأصحاب الشافعي وأبي حنيفة واحدى الروايتين عن مالك واحد.

وأكثر العلماء على عدم الجواز؛ لأن هذه القراءات لم تثبت متواترة عن النبي على المصحف ثبتت بالنقل فإنها منسوخة بالعرضة الأخيرة أو باجماع الصحابة على المصحف العثماني أو أنها لم تكن من الأحرف السبعة .

وتوسط بعضهم فقال: إن قرأ بها في القراءة الواجبة - وهي الفاتحة عند القدرة عليها - لم تصح صلاته ؛ لأنه لم يتيقن أنه أدى الواجب من القراءة لعدم ثبوت القرآن بذلك وإن قرأ بها فيما لايجب لم تبطل صلاته، لأنه لم يتيقن أنه أتى في الصلاة بمبطل؛ لجواز أن يكون ذلك من الأحرف السبعة التي أنزل عليها القرآن، وهذا اختيار مجدالدين ابن تيمية رحمه الله.

وهذا الخلاف الفقهي مبناه على ماذكرته في المتن حول مالم يثبت كونه من الأحرف السبعة فهل يجب القطع بكونه ليس منها؟.

أنظر تفسير القرطبي ٢/١٤ مقدمتان في علوم القرآن ص٢٧٣ «جمال القراء» ٢١/١٢-٢٤١ «المجموع شرح المهذب» ٣٩٢/٣ «مجموع الفتاوي» ٢٤٢-٣٩٨ «البرهان في علوم القرآن» ٢٣٢/١ ٣٣٣-٣٣٣ النشر ١/١٤-١٥ الإتقان (أبوالفضل) ٢٢٥،٣٠٧/١ «اللطائف» ٢/٢٠-٥٧ «غيث النفع» ص١٨-١٩.

جابر بن عبدالله بن عمرو بن حرام بمهملة وراء الأنصاري ثم السلمي بفتحتين، صحابي
 ابن صحابي غزا تسع عشرة غزوة ومات بالمدينة بعد السبعين هجرية. «التقريب»
 ص ١٣٦٠.

قال: فهذه الحروف وما شاكلها قد صارت مفسرة للقرآن.

وقد كان يروى مثل هذا عن التابعين في التفسير فيستحسن فكيف إذا روي عن كبار الصحابة ثم صار في نفس القراءة فهو أكثر من التفسير وأقوى فأدنى ما يستنبط من هذه الحروف معرفة صحة التأويل اهـ(١).

قلت: الذي يظهر - والله أعلم - أن قول أبي عبيد هو الحق الذي لا معدل عنه - إن شاء الله - فإن هذه القراءة التي صح سندها إلى الصحابي وخالفت رسم المصحف إمّا أن يصرح الصحابي برفعها إلى رسول الله مِلِيَّة فيكون حكمها - على أدنى الأحوال - حكم خبر الآحاد المنقول عنه مِلِيَّة في تفسير القرآن، إن لم تعد من الأحرف السبعة فتكون من باب تفسير القرآن بالقرآن.

وإما أن لايصرح الصحابي برفعها فأدنى الأحوال حينئذ أن تعد هذه القراءة قول صحابي في تفسير القرآن فتكون من باب تفسير القرآن بقول الصحابي.

وهذا خلافا لمن قال لايعمل بها في شيء (٢).

تلك هي أقسام القراءات من جهة القبول ، وينبغي ملاحظة الأمور التالية:

(۱) التقسيم السابق على أساس أن القراءة الشاذة هي: ما صح سنده ووافقت العربيه ولو بوجه وخالفت رسم المصحف.

وهذا التعريف هو الذي اعتمده ابن تيمية (٣) (ت٧٢٨هـ) وابن

<sup>(</sup>دار الكتب العلمية) ص١٩٥ بتصرف، وانظر «البرهان في علوم القرآن» ٢١٨١١-٣٣٨ «الإتقان» (أبوالفضل) ٢٢٨/١.

٢) ومأخذ هؤلاء أن الراوي لم يذكره إلا لكونه قرآنا ولم يروه في معرض الخبر فإذا بطل
 كونه قرآنا بطل من أصله فلا يحتج به على شيء.

أنظر تفسير القرطبي ٤٧/١ أضواء البيان ٥/٢٤٨-٢٤٩.

ويعقب على هذا المأخذ بعدم التسليم ببطلان كونه قرآنا ؛ لأن الصواب كما قرر في الصلب هو التوقف في هذا القسم ؛ فلا نجزم بقرآنيته ولابعدم قرآنيته ، وليس أقل من الاحتجاج به كخبر الآحاد.

ويمكن أن يجاب ثانيا على سبيل التنزل في الحواد : بأنه لا يلزم من التسليم ببطلان كونه قرآنا التسليم بعدم كونه خبرا.

والعمل بالقراءة الشاذة هو ما ذكره القاضي أبو الطيب والقاضي حسين والروياني والرافعي تنزيلا لها منزلة خبر الآحاد وصححه أبن السبكي.

أنظر بيان المختصر شرح مختصر ابن الحاجب ا/٣٧٦-٤٧٤ جمع الجوامع بشرح المحلي وحاشية العطار ٣٠١-٣٠١ حاشية التفتازاني على شرح العضد لمختصر ابن الحاجب ٢١/٢ الإتقان (أبوالفضل) ٢٢٨/١.

٣) مجموع الفتاوي ٣٩٤،٣٩٣/١٣.

الجزري (١) ومن قبلهما مكي بن أبي طالب القيسي وأبو القاسم الهذلي (ت٥٦٤هـ) وأبوشامة المقدسي (٢) (ت٥٦٥هـ) وغيرهم كما سيأتي.

وأنبه هنا إلى أن هناك اصطلاحات أخرى في القراءة الشاذة غير هذا التعريف وهي التالية:

(أ) اصطلح ابن مجاهد (ت٣٢٤هـ) على أن القراءة الشاذة هي كل قراءة خرجت عن القراءات السبع التي جمعها في كتابه الموسوم بـ«السبعة».

قلت: وقد تبعه على هذا الاصطلاح ابن جني (ت٣٩٢هـ) في كتابه: «لمحتسب» (٣) وهذا المصطلح يعد القراءات الثلاث المتممة للعشر من الشواذ بالرغم من صحة سندها وموافقتها للرسم وللعربية.

(ب) اصطلح ابن الصلاح(٤) على أن القراءة الشاذة ما نقل قرآنا من غير تواتر واستفاضة، متلقاة بالقبول من الأمة كما اشتمل عليه «المحتسب» لابن جني وغيره.

قلت: فهو رحمه الله يشترط في القراءة الشاذة ثلاثة شروط سلبية وهي عدم نقلها بالتواتر، عدم استفاضتها، عدم تلقيها بالقبول من الأمة.

(ج) اصطلح السيوطي (ت٩١١هـ) على أن القراءة الشاذة هي القراءة التي مع سندها وخالفت رسم القراءة التي صح سندها وخالفت رسم المصحف أو العربية أو لم تشتهر الاشتهار المذكور تسمى آحادية، ولايقرأ بها(ه).

(٢) ضابط القراءة الصحيحة صحة السند مع موافقة رسم المصحف وموافقة العربية واشتهارها بالقبول عند علماء القراءات. منْ أوَّل مَنْ أشار إلى هذا الضابط الإمام أبوجعفر محمد بن جرير

١) المنحد ص١٦-١١.

٢) المرشد الوجيز ص١٧٨،١٧٢.

<sup>. 40, 47/1 (4</sup> 

<sup>3)</sup> المرشد الوجيز ص١٨٤ البرهان في علوم القرآن ٢٣٢/١.

وابن الصلاح هو عثمان بن عبدالرحمن بن عثمان بن موسى بن أبي النصر النصري الشهرزوري الكردي الشرخاني أبوعمرو تقي الدين، أحد الفضلاء المقدمين في الحديث وأسماء الرجال والفقه والتفسير (۷۷ه-۱۶۳هـ). الأعلام ۲۰۷/۶.

٥) الإتقان (أبوالفضل) ١/٢١٦،٢١٥.

الطبري (۱) (ت ۲۰۱۰هـ) ثم الحسين بن أحمد بن خالوية (۲) ثم مكي بن أبي طالب القيسي (۳) (ت ٢٠٠هـ) و أبو العباس أحمد بن عمار المهدوي (٤) (ت بعد ۴٠٠هـ) ثم أبو القاسم عبد الرحمن بن اسماعيل المعروف بأبي شامة (٦) (ت ١٦٥هـ) ثم الكواشي الموصلي (٧) (ت ٢٠٠هـ) ثم أبو الخير محمد بن محمد المعروف بابن الجزري (٨) (ت ٢٠٠هـ) وغيرهم .

قال ابن الجزري (ت٨٣٣هـ) بعد ذكره لضابط القراءة الصحيحة: «هذا هو الصحيح عند أئمة التحقيق من السلف والخلف... وهو مذهب السلف الذي لايعرف عن أحد منهم خلافه اهـ(٩).

(٣) شكك بعضهم(١٠) في كون مكي بن أبي طالب (ت٢٣٧هـ) ممن يقول ِ بهذا الضابط.

والواقع أن مكي بن أبي طالب أورد هذا الضابط في أكثر من موضع في كتابه «الإبانة» بألفاظ مختلفة وصرح رحمه الله في مواضع بعبارات قد توهم خلاف ما عزي إليه من قوله بهذا الضابط.

وليزول هذا الإيهام، أنقل كلامه في هذا الضابط ليسهل - إن شاء الله - فهمه.

١) انظرالإبانة ص٦٠ حيث نقل نصا من كتاب «القراءات» للطبري صرح فيه بشرط صحة السند وموافقة الرسم ويؤخذ موافقة اللغة منهما.

القراءات لابن خالوية ورقة ١٨ مخطوط مصور عن معهد المخطوطات العربية بالقاهرة.
 انظر القراءات القرآنية تاريخ وتعريف ص٤٣.

وابن خالويه هو الحسين بن أحمد بن خالويه بن حمدون أبوعبدالله النحوي اللغوي، نزيل حلب، إمام مشهور (ت٧٧٠هـ). غاية النهاية ٢٣٧/١.

٣) الإبانة ص١٣٩،١٠٣،١٠

٤) النشر ٩/١. :

٥) المصدر نفسه.

٦) المرشد الوجيز ص١٧٨،١٧٢،١٧١، ١٧٨٠

٧) النشر ٩/١.

والكواشي هو أحمد بن يوسف بن حسن بن رافع ، الإمام أبوالعباس الكواشي الموصلي المفسر ، عالم زاهد كبيرالقدر (٩٠ه-١٨٠هـ). عاية النهاية ١/١٥١.

٨) النشر١/٤٤ اللطائف ١/٢٧.

٩) المنجد ص١٦ النشر ٩/١.

١٠) صاحب كتاب :«في علوم القراءات مدخل ودراسة وتحقيق» ص ٤٩-١٥.

قال مكي بن أبي طالب: "إن جميع ماروي من القراءات على ثلاثة أقسام: قسم يقرأ به اليوم؛ وذلك ما اجتمع فيه ثلاث خلال وهي:

أن ينقل عن الثقات إلى النبي عليه .

ويكون وجهه في العربية التي نزل بها القرآن شائعا .

ويكون مو افقا لخط المصحف.

فإذا اجتمعت فيه هذه الخلال الثلاث قريء به، وقطع على مغيبه وصحته وصدقه ؛ لأنه أخذ عن اجماع من جهة موافقته لخط المصحف ، وكفر من جحده .

والقسم الثاني: ما صح نقله عن الآحاد ، وصح وجهه في العربية وخالف لفظه خط المصحف .

فهذا يقبل ولا يقرأ به لعلتين:

أحداهما: أنه لم يؤخذ بإجماع إنما أخذ بأخبار الآحاد ولايثبت قرآن يقرأ به بخبر الواحد.

والعلة الثانية: أنه مخالف لما قد أجمع عليه ، فلا يقطع على مغيبه وصحته و مالم يقطع على صحته لاتجوز القراءة به ولايكفر من جحده ، وبئس ما صنع اذ جحده.

و القسم الثالث هو: ما نقله غير ثقة أو نقله ثقة ولا وجه له في العربية . فهذا لايقبل وإن و افق خط المصحف اهـ (١).

وقال مكي رحمه الله: "وهؤلاء الذين اختاروا انما قرءوا بقراءة الجماعة وبروايات، فاختار كل واحد منهم مما قرأ وروى قراءة تنسب اليه بلفظ الاختيار، وقد اختار الطبرى وغيره.

و أكثر إختيار اتهم إنما هو في الحرف إذا اجتمع فيه ثلاثة أشياء:

قوة وجهه في العربية

و مو ا فقته للمصحف

واجتماع العامة عليه "اهـ (٢).

وقال رحمه الله: "وإنما الأصل الذي يعتمد عليه في هذا أن ماصح سنده واستقام وجهه في العربية ووافق لفظه خط المصحف فهو من السبعة المنصوص عليها، ولو رواه سبعون الفا متفرقين أو مجتمعين.

١) الإبانة ص٧٥-٩٥.

٢) الإبانة ص١٠٠٠.

فهذا هو الأصل الذي بني عليه من قبول القراءات عن سبعة أو سبعة الآف؛ فأعرفه وابن عليه اهـ(١).

وقال رحمه الله بعد أن أورد بعض القراءات: «فهذا كله موافق لخط المصحف، والقراءة به لمن رواه عن الثقات جائزة لصحة وجهه في العربية وموافقته الخط إذا صح نقله» الهـ(٢).

قلت: والناظر في هذا الكلام إذا تأمله يرى أن محور الخلاف فيه إنما هو في شرط صحة السند، فمرة يقول عنه «أن ينقل الثقات عن رسول الله ما ما ما يقول: «اجتماع العامة عليه» ومرة يقول: «ما صح سنده».

وبتأمل هذه العبارات يظهر - والله أعلم - أن مراد مكي من شرط صحة السند ليس بمجرده ولكن مع تلقيه بالقبول عند علماء القراءات، وهو ما عبر عنه في قوله آخر القسم الأول من أقسام القراءات عنده: «... لأنه أخذ عن اجماع من جهة موافقته لرسم المصحف» ويؤكد أن هذا مراده عده في القسم الثالث «ما نقله غير ثقة أو نقله ثقة لكن لا وجه له في العربية؛ فهذا لا يقبل و إن وافق خط المصحف»(٣).

ولذلك تراه يقول: "إن مخالف خط المصحف من القراءات فإنما يؤخذ بأخبار الآحاد، وما وافق خط المصحف منها فهو يقين بالإجماع على المصحف»اهـ

ويقول أيضا عليه الرحمة والرضوان: "إنَّ القراءات التي وافقت خط المصحف هي من السبعة الأحرف، وما خالف خط المصحف أيضا هو من السبعة إذا صحت روايته ووجهه في العربية، ولم يضاد معنى المصحف لكن لايقرأ به؛ إذ لايتأتى إلا بخبر الآحاد و لا يثبت قرآن بخبر الآحاد، و إذ هو مخالف للمصحف المجمع عليه» اهـ(٤).

قلت: ومما تقدم يعلم أن مراد الامام مكي بن أبي طالب بقوله: "لايثبت قرآن بخبر الآحاد - أي خبر الآحاد المجرد عن موافقته للمصحف، أو المخالف للعربية، أو الذي لم يتلق بالقبول من علماء القراءات والله أعلم.

(3) جمهور العلماء على أن التواتر شرط في ثبوت القرآن ولايثبت

١) الإبانة ص١٠٣.

٢) الإبانة ص١٣٩.

٣) الإبانة ص٦٢.

٤) الإبانة ص٦٣.

بالسند الصحيح غير المتواتر ولو وافقت القراءة رسم المصحف والعربية.

وممن اشترط ذلك الغزالي(١) وابن قدامة(٢) وابن الحاجب(٣) وصدر الشريعة(٤) رحم الله الجميع وأسكنهم فسيح جناته.

ودليلهم في هذه الدعوى (أعني: قولهم ما نقل آحادا فليس بقرآن) هو أن العادة تقضي بأن مثل هذا الكتاب الذي يكون هاديا للخلق معجزا على وجه لو اجتمعت الانس والجن على أن يأتوا بسورة من مثله لم يقدروا عليه، فما كان حاله كذلك يمتنع أن لايتواتر؛ إذ الدواعي تتوافر على نقله إلى أن يصير شائعا مستفيضا متواترا فما لم يبلغ حد التواتر يقطع بأنه ليس من القرآن(ه).

وقالوا: عدم اشتراط التواتر في ثبوت القرآن الكريم قول حادث مخالف لاجماع الفقهاء والمحدثين وغيرهم، ولم يخالف من المتأخرين إلا مكي وتبعه بعض المتأخرين(٢).

وقالوا: لايقدح في ثبوت التواتر اختلاف القراءة فقد تتواتر القراءة عند قوم دون قوم؛ فكل من القراء إنما لم يقرأ بقراءة غيره لأنها لم تبلغه على وجه التواتر ولذا لم يعب أحد منهم على غيره قراءته لثبوت شرط

١) المستصفى في علم الأصول ١٠١/١.

والغزالي هو محمد بن محمد بن محمد الغزالي الطوسي ،أبوحامد فقيه متصوف متفلسف (١٥٠-٥٠٥ هـ). الأعلام ٢٢/٧.

٢) روضة الناظر وجنة المناظر ص٦١٠.

وابن قدامة هو عبدالله بن محمد بن قدامة الجماعيلي المقدسي ثم الدمشقي الحنبلي أبومحمد موفق الدين فقيه من أكابر الحنابلة (١١٥-٣٢٠هـ). الأعلام ٢٧/٤.

٣) منتهى الوصول والأمل في علمي الأصول والجدل ص٤٦.

وابن الحاجب هو عثمان بن عمر بن أبي بكر بن يونس أبوعمرو جمال الدين ابن الحاجب فقيه مالكي من كبار علماء العربية والأصول (٧٠ه-٢٤٦هـ). الأعلام ٢١١/٤.

٤) التوضيح لمتن التنقيح في أصول الفقه ٢٦/١.

وصدر الشريعة هو عبيد الله بن مسعود بن محمود بن أحمد المحبوبي البخاري الحنفي صدر الشريعة الأصغر ابن صدر الشريعة الأكبر توفي سنة ١٩٧٨هـ. الأعلام ١٩٨/٤.

المستصفى ١٠١/١ بيان المختصر ١٦٦/١ البرهان في علوم القرآن ١٢٥/٢ الإتقان (أبوالفضل) ٢١٧/١.

٦٩/١ قال ذلك النويري ونقله عنه في اللطائف ١٩٢١-٧٠.

صحتها عنده وإن كان هو لم يقرأ بها لفقد الشرط عنده فالشاذ ماليس بمتواتر(۱).

قلت: ولاشك في أن هذا القول يخالف ما تقدم من القراءة المقبولة هي المتواترة، وكل قراءة صبح سندها ووافقت رسم المصحف ولو احتمالا والعربية ولو بوجه وتلقيت بالقبول عند علماء القراءات.

لكن يمكن أن يقال ان ما اشتهر من القراءات واستفاض موافقا لرسم المصحف والعربية في قوة المتواتر في القطع بقرآنيته - وإن كان غير متواتر من جهة السند - لأن هذه الاركان الثلاثة (أعني: صحة السند وموافقة الرسم وموافقة اللغة ولو احتمالا) تكاد تكون مساوية للتواتر في إفادة العلم القاطع بالقراءات المقبولة؛ وبيان هذه المساواة أن ما بين دفتي المصحف متواتر ومجمع عليه من الأمة في أفضل عهودها وهو عهد الصحابة، فإذا صَحّ سند القراءة ووافقت العربية ثم جاءت موافقة لخط هذا المصحف المتواتر، ثم تلقاها العلماء المتخصصون في القراءات بالقبول، كان ذلك قرينة على إفادة هذه الرواية للعلم القاطع و إن كانت منقولة بسند الآحاد(٢).

ويترشح هذا إذا تذكرنا أن الخبر الذي تلقته الأمة بالقبول تصديقا له أو عملا بموجبه يفيد العلم عند جماهير الخلف والسلف، وهذا في معنى المتواتر عندهم، وأيضا يحصل العلم بخبر الآحاد إذا حفت به القرائن ويكون في معنى المتواتر (٣).

قال أبو القاسم محمد بن أحمد الكلبي : «يحصل العلم بالخبر بطرق غير التواتر، وهي :

كون المخبر عنه معلوما بالضرورة .

أو بالاستدلال .

أو خبر رسوله عليه .

أو خبر مجموع الأمة .

١) قال ذلك النوري الصفاقسي في غيث النفع ص١٨-١٩.

۲) مناهل العرفان ۱/۱۵،۶۲۰، ۲.

٣) مجموع الفتاوي ١٨١٤١/١٨.

أو القرائن عند أبى المعالى وأبى حامد "اهـ (١).

وقد قرر ابن العربي (ت٣٤٥هـ) رحمه الله تعالى قيام هذه الشروط مقام التواتر بقوله لما ذكرها: "ومعنى ذلك - عندي - أن تواترها تبع لتواتر المصحف الذي وافقته، وما دون ذلك فهو شاذ، يعني وأن تواتر المصحف ناشىء عن تواتر الألفاظ التى كتبت فيه اهـ(٢).

ويعلق على ذلك الشيخ الطاهر بن عاشور بقوله: "وهذه الشروط الثلاثة هي شروط قبول القراءة إذا كانت غير متواترة عن النبي على بأن كانت صحيحة السند الى النبي على ولكنها لم تبلغ حد التواتر فهي بمنزلة الحديث الصحيح وأما القراءة المتواترة فهي غنية عن هذه الشروط؛ لأن تواترها يجعلها حجة في العربية ويغنيها عن الاعتضاد بموافقة المصحف المجمع عليه اه (٣).

قلت: هذا الذي ذكره الطاهر بن عاشور رحمه الله قرره ابن الجزري (ت٣٨هـ) رحمه الله تعالى حيث قال: «ان التواتر إذا ثبت لايحتاج فيه إلى الركنين الأخيرين من الرسم وغيره.

إذ ما ثبت من أحرف الخلاف متواترا عن النبي عَلِي وجب قبوله وقطع بكونه قرآنا سواء وافق الرسم أم خالفه.

وإذا اشترطنا التواتر في كل حرف من حروف الخلاف أنتفى كثير من أحرف الخلاف الثابت عن هؤلاء السبعة وغيرهم» اهد(٤).

قلت: وإذا تقرر هذا لم يعد هناك خلاف بين من قال: يشترط التواتر في ثبوت القرآن، وبين من قال بالشروط الثلاثة إذ لافرق حينئذ بينهما في إفادة القراءة للعلم.

على أنه يمكن مع هذا أن يعقب على القول باشتراط التواتر في ثبوت القرآن بما يأتى:

أولا: اشتراط التواتر في ثبوت القرآن إنما هو بالنظر لمجموع القرآن الكريم، و إلا فلو اشترطنا التواتر في كل فرد من أحرف الخلاف

١) تقريب الوصول إلى علم الأصول ص١٢٠.

وابن الكلبي هومحمد بن أحمد بن محمد بن عبدالله ابن جزي الكلبي أبوالقاسم ، فقيه مالكي أصولي لغوي (١٩٣-٤٧هـ). الأعلام ٥/٣٢٥.

٢) بواسطة التحرير والتنوير ٣/١ه.

٣) ماسبق.

٤) النشر ١٣/١.

انتفى كثير من القراءات الثابتة عن هؤلاء الأئمة السبعة وغيرهم. وبهذا أجاب ابن الجزري(١) (ت٣٣ههـ) والقسطلاني(٢) (ت٩٢٠هـ).

ثانيا : قولهم «إنّ العادة تقضي توافر الهمم على نقله» يعقب عليه بأن ذلك مقيد بعدم المانع من نقله، وهنا قام المانع من توافر الهمم على نقله متواترا في كل حروفه(٣).

فإن قيل: ما المانع من توفر الهمم على نقله بجميع حروفه متواترا؟.

قلت: المانع هو إمتثال الأمة عامة، ومن تصدى للأقراء خاصة من الصحابة عن مخالفة الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه، وأمرهم أن يقرئوا به الناس؛ فهذا اقتضى أن يحظى الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه بالتواتر، حيث حظي بنقل الكافة عن الكافة، وبقيت سائر الحروف السبعة لم تحظ بمثل ذلك النقل، إنما نقلت نقل آحاد وهي على نوعين:

- نوع صبح سنده .
- نوع لم يصح سنده .

والذي لم يصح سنده ضعيف لاينظر إليه، وبقي ما صح سنده منها وكان على نوعين أيضا:

- نوع صبح سنده ووافق رسيم المصحف.
- نوع صبح سنده وخالف رسم المصحف .

١) النشر ١٣/١.

٢) اللطائف ٧٠/١.

٣) وهناك تعقيب آخر على قولهم: «إان العادة تقتضي توافرالهمم على نقله» غير ما ذكرته خلاصته أن هذه العادة التي ذكرت هنا المسلم منها لزوم تواتر في الجملة وجمهور التفاصيل، وقد وقع بفضل الله تواترأكثر مما تقضى به العادة من ذلك.

وأما ما ادعوه هنا من أن العادة تقتضي توافر الهمم على نقله متواترا جملة وتفصيلا في كل فرد من أفراده؛ فهذا لاقضى به عقل ولاساعده الواقع، وكثير من الناس العقلاء العلماء لاسيما المختصون بعلم القرآن على خلاف هذه الدعوى وتهجينها - وقد أوردت أسماءهم في الصلب - وقد ذكروا وقوع التواتر في نقل الجملة والجمهور من التفاصيل دون الأفراد وأقرب شيء من الكتب المحيطة المتداولة «النشر» لابن الجزري ، وقد صرح فيه بهذا.

قال بعض المحققين : «ومن ادعى على الناس أنهم منكرون للتواتر الضروري الذي يراجع كل منصف نفسه بعد مبالغته في البحث فيحكم على دعواهم بالبطلان ؛ فمنزلة هذا المدعى الإهمال» هذا المدعى الإهمال» هذا المدعى الإهمال على المنابع الم

أما النوع الذي صبح سنده ووافق رسم المصحف ؛ فنظر فيه من جهة تلقي علماء الشأن له فان قبلوه واشتهر عندهم قبلناه وحكمنا بقرآنيته، وأنه من الأحرف السبعة، وأن لم يتلقوه بالقبول وحكموا بخطئه ووهمه، حكمنا بعدم قرآنيته، وأنه وهم من ناقله.

أما النوع الذي صبح سنده وخالف رسم المصحف؛ فاننا نتوقف عن الحكم بقرآنيته وأنه من الأحرف السبعة، ونتوقف عن نفي ذلك إذ الأمر فيه محتمل لأن ذلك مما لايجب علينا القطع بعلمه إثباتا و نفيا.

وهذا التقرير ينبني على مسائل:

الأولى : هل اشتمل مصحف عثمان رضي الله عنه على الأحرف السبعة ؟.

الثانية : ما لم يثبت كونه من الأحرف السبعة فهل يجب القطع بكونه ليس منها؟.

وقد تقدم بيان أن مصحف عثمان رضي الله عنه بما تواتر من القراءات انما اشتمل على حرف واحد فقط، وهو الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه، وأنه بما صح سنده من القراءات ووافق الرسم اشتمل على ما يحتمله الرسم من الأحرف السبعة.

وتقدم أنه لايجب القطع نفيا ولا اثباتا بما لم يثبت كونه من الأحرف السبعة.

ثالثا : قولهم : «عدم اشتراط التواتر في ثبوت القرآن قول حادث» يعقب عليه بما يلى :

(أ) أن الحادث هو اشتراط التواتر في ثبوت القرآن الكريم، لا العكس؛ فإنه لم ينقل عن أحد من الصحابة ولا من التابعين ولا تابعيهم وهم أصحاب القرون الفاضلة - أنهم فرقوا بين المتواتر والآحاد(۱) بل كان الرسول على يرسل الصحابي الفرد والأثنين مما لم يبلغ التواتر إلى القبائل و إلى الحبشة وفارس والروم ليبلغوا الدين، ومعلوم أن من أول ما يبلغ القرآن، وكذا قبل هجرته على المدينة أرسل مصعب بن عمير رضي يبلغ القرآن، وكذا قبل هجرته على المدينة أرسل مصعب بن عمير رضي

١) أصل الاعتقاد ص١١.

الله عنه ليعلمهم القرآن الكريم(١) وهو فرد واحد، فمن أين جاء أنهم كانوا لايثبتون القرآن إلا بالتواتر، حتى يكون إثبات القرآن بما صح سنده من خبر الآحاد الموافق لرسم المصحف قول حادث ؟.

قلت: وقد جزم ابن الجزري (ت٣٣ههـ) فيما نقلته عنه سابقا بأن عدم اشتراط التواتر في ثبوت القرآن هو قول سلف الأمة وخلفها؛ فيكون - على هذا - مخالفه هو الحادث، وهذا ما قررته هنا والله أعلم.

رابعا: قولهم: "ولايقدح في ثبوت التواتر اختلاف القراءة فقد تتواتر عند قوم دون قوم... الخ" يعقب عليه بأن هذا مصادرة على المطلوب وتحكم، فنحن نبحث في اشتراط تواتر هذه الأحرف التي فيها الاختلاف، فكيف يقال: إنها متواترة عند قوم دون قوم ؟ بل الظاهر أن هذه الأحرف التي جاءت في رواية من روايات قراءة من القراءات السبع أو العشر ولاتوجد إلا في كتاب أو اثنين الظاهر أن هذه الأحرف لم تتواتر.

فیکون وجود مثل هذه الروایات التي انفرد بنقلها کتاب أو اثنان قادحا في دعوى تواتر جميع أفراد القراءات(٢) والله أعلم.

## فائدة (٣):

مما تقدم يعلم أن القرآن والقراءات حقيقتان متداخلتان متوافقتان بالنظر إلى القسم الأول من أقسام القراءات وهو قسم المقبول منها.

وحقيقتان متغايرتان بالنظر إلى القسم الثاني من أقسام القراءات وهوقسم المردود منها.

ويتوقف في نوع العلاقة بين القرآن و القراءات في القسم الثالث من أقسام القراءات و هو قسم القراءات المتوقف فيه منها والله أعلم.

<sup>()</sup> أخرج البخاري في كتاب مناقب الصحابة باب مقدم النبي عَلَيْنَ وأصحابه المدينة حديث رقم (٣٩٢٥) بإسناده عن البراء بن عازب قال : «أول من قدم علينا مصعب بن عمير وابن أم مكتوم، وكانوا يقرئون الناس، فتقدم بلال وسعد وعمار بن ياسر، ثم قدم عمر بن الخطاب في عشرين من أصحاب النبي عَلَيْنَ ثم قدم النبي عَلَيْنَ فما رأيت أهل المدينة فرحوا بشيء فرحهم برسول الله عَلِينَ حتى جعل الاماء يقلن قدم رسول الله عَلِينَ فما قدم حتى قرأت : ﴿ سَعَبُح اسم رَبِّكُ الأعْلَى ﴾ في سور من المفصل»

٢) المنجد ص١٩.

كنت أجلت البت في مسألة هل القرآن والقراءات حقيقتان متغايرتان ؟. إلى هذا المبحث،
 وهذا وفاء ما وعدت به ولله الحمد والمنة.

المبحث الثالث: اختلاف القراءات وفوائده.

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: بيان نوع الاختلاف الواقع بين القراءات.

المطلب الثاني: فوائد تعدد القراءات.

المطلب الأول: بيان نوع الاختلاف الواقع بين القراءت.

قال الله تبارك وتعالى: ﴿أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَو كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللّه لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافاً كَثِيراً ﴾ النساء:٨٢.

في هذه الآية استفهام معناه الإنكار على المعرضين عن القرآن العظيم وما فيه، وحث على التدبر في آيات الله الحكيم العليم.

والمعنى: أفلا يتأملون ما نزل عليك من القرآن ولا يعرضون عنه فإنَّ تدبره يظهر برهانه ويسطع نوره، ولايظهر ذلك لمن أعرض عنه ولم يتأمله، ثم نبه سبحانه وتعالى إلى وجه الاحتجاج، وهو سلامة القرآن من الاختلاف والتناقض(١).

فإن قيل: كيف يتفق هذا مع الاختلاف الواقع في القرآن العظيم من جهة قراءاته وتفسيره ومحكمه ومتشابهه...?.

فالجواب: الاختلاف قسمان:

<sup>()</sup> قال أبوحيان في البحر المحيط ٣/٥٠٣ عند هذا الموضع: «ووجه هذا الدليل أنه ليس مِنْ مُتكلِّم كَلاماً طَويلاً إلا وُجِد فِي كَلامه إختلاف كثير امّا في الوصف واللفظ، وإما في المعنى بتناقض أخبار أو الوقوع على خلاف المخبر به، أو إشتماله على ما لا يلتئم، أو كونه يمكن معارضته.

والقرآن العظيم ليس فيه شيء من ذلك؛ لأنه كلام المحيط بكل، فناسب بلاغة معجزة فائتة لقوى البلغاء وتظافر صدق اخبار وصحة معان فلايقدر عليه إلا العالم بما لايعلمه سواه.

قال ابن عطية : فإن عَرضَت لأحد شبهة وظن اختلافا؛ فالواجب أن يتهم نظره، ويسأل من هو أعلم منه.

وما ذهب إليه بعض الزنادقة المعاندين من أن فيه أحكاما مختلفة والفاظا غير مؤتلفة؛ فقد أبطل مقالتهم علماء الاسلام .

وما جاء في القرآن من اختلاف في تفسير وتأويل وقراءة وناسخ ومنسوخ ومحكم ومتشابه وعام وخاص ومطلق ومقيد؛ فليس هو المقصود في الآية، بل هذه من علوم القرآن الدالة على اتساع معانيه واحكام مبانيه الهدالة على الساع المعانية والمعانية وا

- اختلاف تنوع .
- اختلاف تضاد .

والاختلاف المنفي في الآية هو اختلاف التضاد والمناقضة، فلا يوجد ولله الحمد والمنة - في القرآن العظيم قولان متنافيان بل يشبه أوله آخره في الفصاحة، ويصدق بعضه بعضا في الأخبار والأحكام قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَتَمَّتُ كَلِمَة رَبِّك صِدْقًا وعَدْلا﴾ الأنعام:١١٥، أي : صدقا في الأخبار، وعدلا في الأحكام، اللهم إلا ما كان فيه من قبيل الناسخ والمنسوخ، وهو وإن كان رفع حكم بحكم آخر، إلا أنه مقصود لحكمة ما، ولو لم تكن الحكمة إلا الإبتلاء من الله عزوجل لخلقه بذلك لكفى، وعلى كل حال فهو بعد بيان أمره لم يقع على سبيل التعارض والتناقض.

أما اختلاف التنوع؛ فهو الواقع في القرآن العظيم، من جهة القراءات والتفسير ...الغ(١).

فاختلاف القراءات من نوع إختلاف التنوع لا التضاد .

قال ابن الجزري (ت٨٣٣هـ) رحمه الله تعالى: «حقيقة اختلاف هذه السبعة المنصوص عليها من النبي عَلِي اختلاف تنوع و تغاير لا اختلاف تضاد وتناقض، فإن هذا محال أن يكون في كلام الله تعالى، قال الله تبارك وتعالى: ﴿أَفَلا يَتَدَبَّرُون القُرآنَ ، وَلَو كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيرِ اللّه لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافاً

١) واختلاف التنوع له أوجه :

فمنه ما يكون كل واحد من القولين أو الفعلين حقا مشروعا كما في القراءات التي اختلف فيها الصحابة، حتى زجرهم رسول الله على عن الاختلاف.

ومثله : إختلاف الأنواع في صفة الأذان والاقامة والاستفتاح والتشهدات، وصلاة الخوف، وتكبيرات العيد والجنازة، إلى غير ذلك مما شرع جميعه وأن كان قد يقال: إن بعض أنواعه أفضل.

ومنه ما يكون كل من القولين هو في الواقع في معنى القول الآخر لكن العبارتان مختلفتان كما قد يختلف كثير من الناس في الفاظ الحدود والتعريفات وصيغ الأدلة والتعبير عن المسميات، وتقسيم الأحكام، وغير ذلك.

ومنه ما يكون المعنيان غيرين، لكن لايتنافيان، فهذا قول صحيح وذلك قول صحيح، وإن لم يكن معنى أحدهما هو معنى الآخر، وهذا كثير في المنازعات جدا.

ومنه ما يكون طريقتان مشروعتان ولكن قد سلك رجل أو قوم هذه الطريقة وآخرون قد سلكوا الأخرى وكلاهما حسن في الدين.

أنظر اقتضاء الصراط المستقيم ص٣٧-٣٩ وتأويل مشكل القرآن ص٤٠.

كَثِيراً ﴾ [ النساء: ٨٢]. "اهـ (١).

واختلاف القراءات لايخلو من ثلاثة أحوال(٢):

أحدها: إختلاف اللفظ والمعنى واحد.

والثاني: إختلاف اللفظ والمعنى جميعا، مع جواز أن يجتمعا في شيء واحد لعدم تضاد اجتماعهما فيه.

والثالث: إختلاف اللفظ والمعنى، مع إمتناع جواز أن يجتمعا في شيء واحد لاستحالة إجتماعهما فيه، بل يتفقان من وجه آخر لايقتضى التضاد.

أما إختلاف اللفظ والمعنى واحد، فنحو: ﴿السَّراط﴾ الفاتحة ، بالسين و ﴿الصِّرَاط﴾ بالصاد و ﴿الزَّراط﴾ بإشمام الصاد صوت الزاي(٣).

ونحو (عليهم) و (إليهم) و (لديهم) بضم الهاء مع إسكان الميم وبكسر الهاء مع ضم الميم واسكانها(٤).

ونحو ﴿ فِيه هُدَى ﴾ البقرة: ٢، و ﴿ عَلَيْهِ كَنْزٌ ﴾ هود: ١٦، و ﴿ مِنْه آيَاتٌ ﴾ آل عمر ان: ٧، و ﴿ عَنْهُ مَالُهُ ﴾ الليل: ١١، بصلة الهاء وبغير صلتها (ه).

ونحو: ﴿ يُؤدِّه إليْك ﴾ آل عمر ان:٧٥، و ﴿ نُؤتِهِ مِنْها ﴾ آل عمر ان:١٤٥، و ﴿ فُؤتِهِ مِنْها ﴾ آل عمر ان:١٤٥، و﴿ فَأَلْقِه إليهم ﴾ النمل:٢٨، بإسكان الهاء وبكسرها مع صلتها و اختلاسها (٦).

١) النشر ١/٩٤.

٢) الأحرف السبعة للداني ص٤٧ مجموع الفتاوي٣٩١/١٣٣-٢٩٣ النشر ١٠٥-٠٠ ، ٤٩٠.

٣) قرأ ابن كثير: ﴿السَّرَاطَ ﴾ بالسين في كل القرآن الكريم وفي رواية عنه بالصاد في كل القرآن.

وقرأ أبوعمرو ﴿ السِّرَاط ﴾ بالسين، وفي رواية أنه قرأ بالصاد، وفي رواية أنه قرأ ﴿ الزَّرَاط ﴾ بالإشمام، وكذا عن حمزة بالصاد مشمة صوت الزاي.

أنظر السبعة ص١٠٥-١٠٨ النشر ٢٧١-٢٧٢.

وكيفية الإشمام هنا أن تخلط لفظ الصاد بالزاي، وتمزج أحد الحرفين بالآخر بحيث يتولد منهما حرف ليس بصاد ولا بزاي، ولكن يكون صوت الصاد متغلبا على صوت الزاي، كما يستفاد ذلك من معنى الإشمام، وقصارى القول أن تنطق بالصاد كما ينطق العوام بالظاء. البدور الزاهرة ص١٥٠.

ك) تفصيل خلاف القراء في ضم الهاء وكسرها من ضمير التثنية والجمع إذا وقعت بعد ياء ساكنة، وفي صلة ميم الجمع بواو وإسكانها إذا وقعت قبل محرك، تجد تفصيل الخلاف في ذلك في «السبعة» لإبن مجاهد ص١١٨-١١١ والنشر ٢٧٢/١.

نقصيل خلاف القراء في صلة هاء الكناية وعدم صلتها في كتاب السبعة ص١٣٠ والنشر
 ٣١٣-٣٠٤/١

٦) السبعة ص١٣٠ والنشر ٢٠٤/١-٣١٣.

والاختلاس: تضعيف الصوت بحركة الحرف حتى يذهب ثلثها، فهو الاتيان بثلثي

ونحو ذلك مما يطلق عليه أنه لغات فقط(١).

وأما اختلاف اللفظ والمعنى جميعا، مع جواز إجتماع القراءتين في شيء واحد من أجل عدم تضاد اجتماعهما فيه فمن الأمثلة عليه:

قوله تعالى ﴿ مَالِكِ يوم الدين ﴾ الفاتحة: ٤، بألف و ﴿ ملك ﴾ بغير ألف (٢) لأن المراد بهاتين القراءتين جميعا هو الله سبحانه وتعالى، وذلك أنه تعالى مالك يوم الدين وملكه، فقد إجتمع له الوصفان جميعا، فأخبر تعالى بذلك في القراءتين (٣).

وكذا قوله تعالى: ﴿ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ﴾ البقرة:١٠، بتخفيف الذال وبتشديدها (٤) لأن المراد بهاتين القراءتين جميعا هم المنافقون، وذلك لأنهم كانوا يكذبون في اخبارهم، ويكذبون النبي وَ إِللهَ فيما جاء به من عند الله تعالى، فالأمر ان جميعا مجتمعان لهم، فأخبر تعالى بذلك عنهم وأعلمنا أنه معذبهم بهما في آية واحدة بقراءتين (٥).

وقوله تعالى ﴿ كَيْف نُنْشِزُها ﴾ البقرة: ٢٥٩، بالزاي والراء (٦) لأن المراد بهاتين القراءتين جميعا هي العظام، وذلك أن الله تعالى أنشزها أي: رفع بعضها إلى بعض حتى التأمت، وأنشرها أي: أحياها، فأخبر سسبحانه وتعالى أنه جمع لها هذين الأمرين من رفع بعضها إلى بعض لتلتئم واحيائها بعد

حركة الحرف، ويكون في الوقف والوصل، ويكون في الحركات الثلاث، بناء كانت أو إعرابا.

أما الروم فهو الاتيان بثلث حركة الحرف، ولا يكون إلا في الوقف فقط، ولا يكون إلا في المرفوع والمضموم، والمجرور والمكسور. انظر هداية القاري إلى تجويد كلام الباري ص١٨٥-١٩٥ (هامش).

١) الأحرف السبعة للداني ص٤٧-٤٨ النشر ١/٠٥٠.

٢) قرأ عاصم: ﴿مَالِكُ مُ بألف والباقون بغير ألف، واختلف عن الكسائي. «السبعة»
 ص١٠٤ التبصرة ص٠٨٠.

٣) حجة القراءات ص٧٧ الكشف ١/٥١-٢٦.

<sup>3)</sup> قرأ نافع وابن كثير وأبوعمرو وابن عامر قوله تعالى: ﴿ يُكَذُبُونَ ﴾ بتشديد الذال وضم الياء وقرأ عاصم وحمزة والكسائي بتخفيفها وفتح الياء. السبعة ص١٤٣ التبصرة ص٨٤٤.

٥) حجة القراءات ص٨٨ الكشف ٢/٢١-٢٢٩.

<sup>7)</sup> قرأ ابن كثير ونافع وأبوعمرو قوله تعالى: ﴿نَنْشُرِهَا ﴾ بضم النون الأولى وبالراء، وقرأ عاصم وابن عامر وحمزة والكسائي بالزاي. «السبعة» ص١٨٩ «التبصرة» ص٢٧٠.

الممات، فذكر تعالى المعنيين في آية واحدة بالقراءتين، تنبيها على عظيم قدرته(١).

وأما اختلاف اللفظ والمعنى جميعا، مع امتناع جواز إجتماعهما في شيء واحد لاستحالة اجتماعهما فيه، فالأمثلة عليه كما يلى:

قراءة من قرأ قوله تعالى: ﴿وَظَنُوا أَنُهُم قَدُ كُذِّبُوا﴾ يوسف:١١٠ بالتشديد(٢).

لأن المعنى وتيقن الرسل أن قومهم قد كذبوهم، وقراءة من قرأ: ﴿قد كُذبوا ﴾ بالتخفيف؛ لأن المعنى على هذه القراءة ويُوسَّم المُرْسَل إليهم أن الرُّسُلُ قد كذبوهم فيما أخبروهم به من أنهم أن لم يؤمنوا بهم نزل العذاب بهم.

فالظن في الآية على القراءة الأولى بمعنى اليقين و الضمير الأول واو الجماعة في فطنوا للرسل، والضمير الثاني واو الجماعة في قوله تعالى: (كذبوا) في القراءة الأولى للمرسل إليهم.

والظن في القراءة الثانية بمعنى الشك، والضمير الأول للمرسل اليهم والثاني للرسل(٣).

وكذا قراءة من قرأ ﴿لَقَدْ عَلَمْتَ مَا أَنْزَلَ هَوُلاءِ إِلاَّ رَبُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ بَصَائِرَ ﴾ الاسراء:١٠٢ بضم التاء(٤) وذلك أنه أسند هذا العلم إلى موسى عليه السلام حديثا منه لفرعون حيث قال: ﴿إِنِّي لأَظُنُك يامُوسَى مَسْحُوراً ﴾ الاسراء:١٠١ فقال موسى عليه السلام عند ذلك: ﴿لَقَدْ عَلَمْتَ مَا أَنْزَلَ هَوُلاءِ إِلاَّ رَبُ السَّمَاوَاتِ والأَرْضِ بَصَائرَ ﴾ فأخبر عن نفسه بالعلم بذلك أي: ليس بمسحور.

وقراءة من قرأ: ﴿لقد عَلِمْتَ﴾ بفتح التاء وذلك أنه أسند هذا العلم إلى فرعون مخاطبة من موسى له بذلك على وجه التقريع والتوبيخ له على شدة معاندته للحق، وجحوده له بعد علمه ولذلك أخبر تبارك وتعالى عنه وعن قومه

١) حجة القراءات ص١٤٤ الكشف ١٣٠/١-٣١٢.

لأبن كثير ونافع وأبوعمرو وابن عامر قوله تعالى: ﴿ كُنْرَبُوا ﴾ مشدّدة الذال، وقرأ عاصم وحمزة والكسائي بالتخفيف وكلهم ضم الكاف. السبعة ص٥١٥٣-٣٥٢ التبصرةص٣٨٠.

٣) حجة القراءات ص٣٦٦-٣٦٧ الكشف ٢/١٥-١٦.

قرأ الكسائي وحده بضم التاء في قوله تعالى: (لقد علمت) والباقون بفتحها.
 بفتحها. السبعة ص٣٨٥-٣٨٦ التبصرة ص٤٠١٥.

فقال: ﴿فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ آيَاتُنَا مُبْصِرَةً قَالُوا: هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ. وَجَحَدُوا بِهَا واسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُم ظُلْمَا وَعُلُواً ﴿(١) النمل ١٢٠-١٤.

وكذلك ماورد من هذا النوع من اختلاف القراءتين، التي لايصح أن يجتمعا في شيء واحد، هذا سبيله؛ لأن كل قراءة منهما بمنزلة الآية قائمة بنفسها، لايصح أن تجتمع مع آية أخرى تخالفها في شيء واحد، ويتفقان من وجه آخر لايقتضي التضاد، فليس في شيء من القراءات - ولله الحمد والمنة - تناف و لاتضاد ولاتناقض(١).

قال ابن الجزري (ت٣٣هـ): "كل ماصح عن النبي عليه من ذلك فقد وجب قبوله، ولم يسع أحد من الأمة رده ولزم الإيمان به، وأن كله منزل من عند الله إذ كل قراءة منها مع الأخرى بمنزلة الآية مع الآية، يجب الإيمان بها كلها واتباع ما تضمنته من المعنى علما وعملا، لايجوز ترك موجب إحداهما لأجل الأخرى ظنا أن ذلك تعارض "اهـ (٣).

١) حجة القراءات ص٤١١ الكشف٢/٢٥-٥٣.

٢) الأحرف السبعة للداني ص٥٠-١٥ النشر١/٥٠-١٥.

٣) النشر ١/١٥ وقارن بمجموع الفتاوي ٣٩١/١٣-٣٩٢.

المطلب الثاني: فوائد تعدد القراءات.

الحديث عن فوائد تعدد القراءات هو الحديث عن القرآن العظيم في تيسيره وبالاغته، وأحكامه، وعظاته، وثوابه وبركته، وقبل ذلك ماتضمنه من الإعجاز والهداية، وتفصيل ذلك فيما يلي(١):

(۱) من فوائد تعدد القرءات التخفيف على هذه الأمة و إرادة التيسير بها والتهوين عليها، شرفاً لها وتوسعة ورحمة وخصوصية لفضلها وإجابة لقصد نبيها أفضل البشر ونصير الحق عَلِي حيث أتاه جبريل عليه السلام فقال: "إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك القرآن على حرف.

فقال: أسأل الله معافاته ومغفرته، وإن أمّتي لاتطيق ذلك.

ثم أتاه الثانية فقال: إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك القرآن على حرفين.

فقال: أسأل الله معافاته و مغفرته وإن أمَّتي لاتطيق ذلك.

ولم يزل يردد المسألة حتى بلغ سبعة أحرف «(٢).

وثبت عن رسول الله على أنه قال «كان الكتاب الأول ينزل من باب واحد، على حرف واحد، ونزل القرآن من سبعة أبواب على سبعة أحرف: زجر وأمر وحلال وحرام و محكم ومتشابه وأمثال؛ فاحلوا حلاله وحرموا حرامه وإفعلوا ما أمرتم به، وانتهوا عما نهيتم عنه واعتبروا بأمثاله، واعملوا بمحكمه، وآمنوا بمتشابهه وقولوا: ﴿آمَنًا بِهِ كُلّ مِن عِنْدِ رَبّنا ﴾ «٣).

١) ومجمل ما أذكره هنا مستفاد من كلام ابن الجزري رحمه الله في النشر
 ١/١/٢-٢٨-٢٠٥٠.

۲) حدیث صحیح .

سبق تخريجه ص٣٣، وانظر أطرافه ص٥١،١٣٩،

۳) حدیث حسن .

أخرجه أحمد في المسندا/ه٤٤ والطحاوي في مشكل الآثار ١٨٢/٤، ١٨٤-١٨٥ وابن أبي داود في المصاحف ص٥٢ والحاكم في مستدركه ١/٣٥٥ وابن حبان في صحيحه (الإحسان) ٢/٢٢-٣٣ كلهم عن عبدالله بن مسعود.

قال في مجمع الزوائد ١٥٢/٧: «رواه أحمد وفيه عثمان بن حسان العامري، وقد ذكره ابن أبي حاتم ولم يجرحه ولم يوثقه وبقية رجاله ثقات».

والحديث صححه أحمد شاكر في تحقيقه للمسند ١٢٦/٦ وحسنه الألباني في السلسلة الصحيحة ١٣٣/١-١٣٥ حديث رقم (٥٨٧) لوروده من طريق آخر منقطعة تعضده وتقويه وترقيه إلى مرتبة الحسن لغيره، فلاتضر جهالة حال عثمان بن حسان.

و قدات تصحف اسم عثمان بن حسان على الشيخ الالباني فقال : «عثمان بن حيان»

قال ابن قتيبة (١): "فكان من تيسير الله أن أمر الرسول على بأن يقريء كل قوم بلغاتهم وما جرت عليه عادتهم... ولو أن كل فريق من هؤلاء أمر أن يزول عن لغته وما جرى عليه اعتياده طفلا وناشئا وكهلا؛ لاشتد ذلك عليه، وعظمت المحنة فيه، ولم يمكنه إلا بعد رياضة للنفس طويلة، وتذليل للسان، وقطع للعادة؛ فأر اد الله - برحمته ولطفه - أن يجعل لهم متسعا في اللغات ومتصرفا في الحركات، كتيسيره عليهم في الدين "اهـ (٢).

وقال ابن الجزري (ت٣٦٨هـ) في الموضوع نفسه: "وذلك أن الأنبياء عليهم السلام كانوا يبعثون إلى قومهم الخاصين بهم والنبي على بعث إلى جميع الخلق أحمرها وأسودها، عربيها وعجميها، وكانت العرب الذين نزل القرآن بلغتهم لغاتهم مختلفة، والسنتهم شتى(٣) ويعسر على أحدهم الإنتقال من لغته إلى غيرها، أو من حرف إلى آخر، بل قد يكون بعضهم لا يقدر على ذلك ولا بالتعليم والعلاج، لاسيما الشيخ والمرأة، ومن لم يقرأ كتابا كما أشار اليه النبي على فلو كلفوا العدول عن لغتهم والإنتقال عن السنتهم لكان من التكليف بما لايستطاع، و ماعسى أن يتكلف المتكلف وتأبى الطباع "اهـ(٤).

(٢) إظهار نهاية البلاغة، وكمال الإعجاز، وغاية الاختصار وجمال الإيجاز إذ كل قراءة بمنزلة الآية، إذ كان تنوع اللفظ بكلمة تقوم مقام آيات، ولو جعلت دلالة كل لفظ آية على حدتها لم يخف ماكان في ذلك من التطويل.

وفي هذا تأكيد لإعجازه في فصاحته وبالاغته .

قال ابن قتيبة: "إنما يعرف فضل القرآن؛ من كثر نظره واتسع علمه، وفهم مذاهب العرب وافتنانها في الأساليب، وما خص الله به لغتها دون جميع اللغات، فإنه ليس في جميع الأمم أمة أوتيت من العارضة والبيان واتساع المجال ما أوتيه العرب خصيصى من الله، لما أرهصه في الرسول عليه المجال ما أوتيه العرب خصيصى من الله، لما أرهصه في الرسول عليه المجال ما أوتيه العرب خصيصى من الله، لما أرهصه في الرسول عليه المجال ما أوتيه العرب خصيصى من الله، لما أرهصه في الرسول عليه المجال ما أوتيه العرب خصيصى من الله، لما أرهب في الرسول عليه العرب خصيصى من الله، لما أرهب في الرسول عليه المحال ما أوتيه العرب خصيصى من الله، لما أرهب في الرسول عليه الله المحال ما أوتيه العرب خصيصى من الله، لما أرهب في الرسول عليه المحال ما أوتيه العرب خصيصى من الله، لما أرهب في المحال ما أوتيه العرب خصيصى من الله المحال ما أوتيه العرب خصيص الله المحال ما أوتيه العرب خصيص من الله المحال ما أوتيه المحال ما أوتيه العرب خصيص الله المحال ما أوتيه العرب خصيص من الله المحال ما أوتيه المحال ما

تبعا لما في مشكل الآثار ١٨٢/٤ حيث تصحف اسمه هناك، وبناء عليه حكم بتوثيقه، والصواب أنه عثمان بن حسان كما في مسند أحمد (بتحقيق أحمد شاكر) ١٢٦/٦ وتعجيل المنفعة ص٢٨٢.

١) عبدالله بن مسلم بن قتيبة الدينوري أبومحمد من أئمة الأدب (٢١٣-٢٧٦هـ). الأعلام
 ١٣٧/٤.

٢) تأويل مشكل القرآن ص٣٩-٤٠ باختصار وتصرف يسير.

٣) يقصد بقوله :«لغاتهم ... والسنتهم ..» أي: لهجاتهم الخاصة بهم في نطق العربية واستعمال مفرداتها، وإلا فكلهم يتكلم العربية لغة القرآن ولذلك كان حجة عليهم.

٤) النشر١/٢٢.

وأراده من إقامة الدليل على نبوته بالكتاب، فجعله علمه، كما جعل علم كل نبي من المرسلين من أشبه الأمور بما في زمانه المبعوث فيه فكان لموسى عليه الصلاة والسلام فلق البحر، واليد والعصا وتفجر الحجر في التيه بالماء الرواء، إلى سائر أعلامه زمن السحر.

وكان لعيسى عليه الصلاة والسلام إحياء الموتى، وخلق الطير من الطين، وابراء الأكمه والأبرص، إلى سائر أعلامه زمن الطب.

وكان لمحمد مِنْ الكتاب الذي لو اجتمعت الأنس والجن على أن يأتوا بمثله لم يأتوا به، ولو كان بعضهم لبعض ظهيرا، إلى سائر أعلامه زمن المدان الهداد).

(٣) بيان صدق الرسول عَلِي في أنه رسول رب العالمين، وأن هذا القرآن كلام الرحمن الرحيم، بعظيم البرهان و واضح الدلالة؛ إذ القرآن مع كثرة هذا التنوع في القراءات والتأويل والمحكم والمتشابه والمطلق والمقيد والعام والخاص، لم يتطرق اليه تضاد ولا تناقض ولا تخالف بل كله يصدق بعضه بعضا، ويبين بعضه بعضا ويشهد بعضه لبعض على نمط واحد وأسلوب واحد وما ذاك إلا آية بالغة وبرهان قاطع على صدق مَنْ جاء به وهو:الرسول عَلَيْهُ (٢).

وفي هذا المعنى يقول الله تبارك وتعالى: ﴿أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونِ القُرْآنِ وَلَو كَانَ مِنْ عِنْدِ غَير الله لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافاً كَثِيراً ﴾ النساء : ٨٢.

قال محمد عبد العظيم الزرقاني (ت١٣٦٧هـ): "إن تنوّع القراءات يقوم مقام تعدد الآيات وذلك ضرب من ضروب البلاغة، يبتديء من جمال هذا الإيجاز وينتهي إلى كمال الإعجاز.

أضف إلى ذلك ما في تنوع القراءات من البراهين الساطعة والأدلة القاطعة على أن هذا القرآن كلام الله، وعلى صدق من جاء به وهو رسول الله على أن هذه الاختلافات في القراءة على كثرتها لا تؤدي إلى تناقض في المقرق وتضاد، ولا إلى تهافت وتخاذل، بل القرآن كله على تنوع قراءته يصدق بعضه بعضا ويبين بعضه بعضا، ويشهد بعضه لبعض، على نمط واحد في علو الأسلوب والتعبير وهدف واحد من سمو الهداية والتعليم وذلك - من غير

۱) تأويل مشكل القرآن ص۱۲ وتنظر رسالة «الاعجاز والقراءات» للدكتور/ فتحي عبدالقادر فريد.

٢) النشر ٢/١ه.

شك - يفيد تعدد الإعجاز بتعدد القراءات والحروف.

ومعنى هذا أن القرآن يُعْجِز إذا قرِيء بهذه القِراءة ويُعْجِز أيضاً إذا قريء بهذه القراءة الثالثة، ويعجز أيضا إذا قريء بهذه القراءة الثالثة، وهلم جرا، ومن هنا تتعدد المعجزات بتعدد تلك الوجوه والحروف.

- (٤) سهولة حفظه وتيسير نقله على هذه الأمة؛ إذ هو على هذه الصفة من البلاغة والوجازة فإنه من يحفظ كلمة ذات أوجه أسهل عليه وأقرب إلى فهمه وأدعى لقبوله من حفظه جملا من الكلام تؤدي معاني تلك القراءات المختلفات لاسيما فيما كان خطه واحدا فإنّ ذلك أسهل حفظا وأيسر لفظار٣).
- (ه) إعظام أجور هذه الأمة من حيث انهم يفرغون جهدهم ليبلغوا قصدهم في تتبع معاني ذلك واستنباط الحِكم والأحكام من دلالة كل لفظ، واستخراج كمين أسراره، وخفي إشاراته و إنعامهم النظر، وإمعانهم الكشف عن التوجيه والتعليل والترجيح، والتفصيل بقدر ما يبلغ إليه علمهم، ويصل إليه نهاية فهمهم ﴿فاستَجَابَ لَهُم رَبّهم أني لا أضيع عَمَل عَامِل مِنْكُم مِن ذَكَر أوأنْتَى ﴿ (٤) والأجر على قدر المشقة (ه).

١) إقتباس من آية ٤٢ سورة الأنفال.

Y) مناهل العرفان ١٤٢/١، وأنظر رسالة «الإعجاز والقراءات».

٣) النشر ٢/١ه-٥٠.

٤) اقتباس من سورة آل عمران:١٩٥٠.

هذا معنى حديث صحيح أخرجه البخاري في كتاب العمرة باب أجرالعمرة على قدر النصب تحت رقم (۱۷۸۷) وأخرجه مسلم في كتاب الحج باب بيان وجوه الاحرام تحت رقم (۱۲۱۱) ولفظ الحديث عند البخاري: «قالت عائشة رضي الله عنها: يارسول الله يصدر الناس بنسكين وأصدر بنسك؟ فقال لها: انتظري فإذا طهرت فأخرجي إلى التنعيم فأهلي، ثم ائتينا بمكان كذا، ولكنها على قدر نفقتك أو نصبك ».

فائدة : «أو» في قوله: «أو نصبك» للتنويع، وظاهر الحديث أن الثواب والفضل في العبادة يكثر بكثرة النصب والنفقة، لكن ليس ذلك بمطرد، فقد يكون بعض العبادة أخف من بعض وهو أكثر فضلا وثوابا بالنسبة إلى الزمان كقيام ليلة القدر بالنسبة لقيام ليال من رمضان غيرها و بالنسبة للمكان كصلاة ركعتين في الحرم بالنسبة لصلاة ركعات في

زد على هذا ما في ذلك من تلاوة القرآن العظيم، وفي هذا من الثواب الكثير والفضل الجزيل ما أخبر عنه المصطفى ولله المن قرأ حرفا من كتاب الله فله به حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول: «آلم» حرف، ولكن «ألف» حرف و «لام» حرف و «ميم» حرف» (۱).

(٦) بيان فضل هذه الأمة وشرفها على سائر الأمم من حيث تلقيهم كتاب ربهم هذا التلقي، واقبالهم عليه هذا الإقبال والبحث عن لفظه لفظة لفظة، والبحث عن صيغه صيغة صيغة وبيان صوابه، وبيان تصحيحه، وإتقان تجويده، حتى حموه من خلل التحريف، وحفظوه من الطغيان والتطفيف، فلم يهملوا تحريكا ولا تسكينا، ولا تفخيما ولا ترقيقا، حتى ضبطوا مقادير المدات وتفاوت الامالات، وميزوا بين الحروف بالصفات، مما لم يهتد إليه فكر أمة من الأمم، ولا يوصل إليه إلا بإلهام باريء النسم سبحانه وتعالى(٢).

(٧) إظهار ما ادخره الله من المنقبة العظيمة، والنعمة الجليلة الجسيمة لهذه الأمة الشريفة، من إسنادها كتاب ربها، وإتصال هذا السبب الألهي بسببها خصيصة الله تعالى هذه الأمة المحمدية، وإعظاما لقدر أهل هذه الملة الحنيفية، وكل قاريء يوصل حروفه بالنقل إلى أصله، ويرفع ارتياب الملحد قطعا بوصله، فلو لم يكن من الفوائد إلا هذه الفائدة الجليلة لكفت ولو لم يكن من الخصائص إلا هذه الخصيصة النبيلة لوفت(٣).

(٨) ظهور سر الله تعالى في توليه حفظ كتابه العزيز وصيانة كلامه المنزل بأوفى البيان والتمييز، فإن الله تعالى لم يخل عصرا من الأعصار،

غيره، وبالنسبة إلى شرف العبادة المالية والبدنية كصلاة الفريضة بالنسبة إلى أكثر من عدد ركعاتها أو أطول من قراءتها ونحو ذلك من صلاة النافلة. فتح الباري 711/٣.

قلت: ولعله لذلك قصر الإمام البخاري الترجمة على العمرة التي ورد فيها النص فقال: «باب أجر العمرة على قدر النصب» وفقه البخاري في تراجمه - رحم الله الجميع وغفر لنا ولهم - وأنظر حول علاقة الأجر بالمشقة في العبادات كتاب «ضوابط المصلحة في الشريعة» لمحمد سعيد رمضان البوطي ص٩٩-١١٢ وكتاب «رفع الحرج في الشريعة الإسلامية» لصالح ابن حميد ص٣٤٧-٣٥٩.

١) حديث صحيح، عن عبدالله بن مسعود.

أخرجه الترمذي في أبواب فضائل القرآن باب ما جاء فيمن قرأ حرفا من القرآن ماله من الأجر حديث رقم (٣٠٨٧) الرواه الدارمي وغيره، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي باختصار السند ٩/٣ حديث رقم (٢٣٢٧) وصححه محقق جامع الأصول ٤٩٨/٨.

٢) النشر ٢/١٥.

٣) النشر ٢/١ه.

ولو في قطر من الاقطار، من إمام حجة قائم بنقل كتاب الله تعالى، وإتقان حروفه ورواياته، وتصحيح وجوهه وقراءاته؛ يكون وجوده سببا لوجود هذا السبب القويم على ممر الدهور وبقاؤه دليلا على بقاء القرآن العظيم في المصاحف والصدور(۱).

(٩) ومنها بيان حكم مجمع عليه؛ كقراءة سعد بن أبي وقاص قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَإِنْ كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَلالَة الوَ اَمْرَأَةُ وَلَه أَخُ أَو أَخْتُ فَلِكُلِّ وَاحْدِ مِنْهُما السندس﴾ النساء :١٢، قرأ سعد ﴿وله أخ أو أخت من أم»(٢) بزيادة لفظ «من أم» فتبين بها أن المراد بالأخوة في هذا الحكم الأخوة للأم دون الأشقاء و من كانوا لأب، وهذا أمر مجمع عليه(٣).

(١٠) الترجيح لحكم أختلف فيه كما في قوله تبارك و تعالى: ﴿فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَة مَسَاكِينَ مِنْ أُوسَط مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُم أَو كِسْوَتُهم أَو تَحْرِيرُ رَقَبة مؤمنة الله ١٠٥ جاء في قراءة ﴿أُوتَحرير رَقَبة مؤمنة الله ١٤٠ بزيادة لفظ:

١) النشر ١/٣٥-٤٥.

٢) أخرج هذه القراءة عن سعد سعيد بن منصور، وعبد بن حميد والدارمي في سننه ٣٦٦/٢ وابن جرير الطبري في تفسيره (شاكر) ١١/٨-٢٢ وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في سننه ٢٣١،٢٢٣/٦.

وأشار في البحر المحيط ١٩٠/٣ إلى هذه القراءة .

وفي السند عند الدارمي والبيهقي والطبري: «القاسم بن عبدالله بن ربيعة الثقفي» لم يرو عنه سوى يعلى بن عطاء العامري كما في تهذيب التهذيب ٢٠٠/٨ و مع ذلك أورده ابن حبان في «الثقات» ٥/٣٠ على طريقته، وقال ابن حجر في «التقريب» ص٥٤: «مقبول» هـ يعني: عند المتابعة، وتفرد الشيخ أحمد شاكر رحمه الله فقال عن القاسم هذا في تحقيقه لتفسير الطبري ٢٢/٨: «ثقة» هـ

قلت : ولعله سلك هذا المسلك لأن القاسم في طبقة التابعين وبعض أهل العلم يمرر روايتهم ولايردها بجهالتهم وبناء عليه يكون إسناد هذا الحديث حسنا إن شاء الله تعالى .

وإلا فالحديث ضعيف لجهالة القاسم والله أعلم .

وسعد هو ابن أبي وقاص مالك بن وهيب بن عبد مناف الزهري أبواسحاق، أحد العشرة، وأول من رمى بسهم في سبيل الله مات سنة ههه على المشهور. التقريب ص٢٣٢.

٣) نقل الإجماع على ذلك ابن المنذر وغيره، قال ابن المنذر (٣١٨هـ): «وأجمعوا أن مراد الله عزوجل في الآية التي في أول سورة النساء الأخوة من الأم، وبالتي في آخرها الأخوة من الأب والأم الهـ كتاب الإجماع ص ٨٢.

ع) نقل هذه القراءة ابن الجزري في «النشر» ٢٩/١ ولم ينسبها.

«مؤمنة» فكان فيها ترجيح لإشتراط الإيمان في الرقبة، وهذا يؤيد مذهب من ذهب إلى ذلك من أهل العلم(١).

(١١) الجمع بين حكمين مختلفين بمجموع القراء اتين كقوله تبارك وتعالى: ﴿فَاعْتَزِلُوا النِّسَاء فِي المَحِيض ع ولا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ البقرة: ٢٢٢ قريء بالتخفيف والتشديد في حرف الطاء من كلمة: «يطهرن»(٢) و صيغة التشديد تفيد وجوب المبالغة في طهر النساء من الحيض لأن زيادة المبنى تدل على زيادة المعنى أما قراءة التخفيف فلا تفيد هذه المبالغة، ومجموع القراءتين يحكم بأمرين:

أحدهما: أن الحائض لايقربها زوجها حتى يحصل أصل الطهر و ذلك بانقطاع الحيض، على قراءة التخفيف.

الثاني: أنها لايقربها زوجها حتى ينقطع الدم، وتزيد عليه التطهر بغسل المحل أو الوضو أو الاغتسال، على قراءة التشديد.

فجمعت هاتان القراءتان بين حكمين، ولابد منهما في جواز قربان الحائض والله أعلم (٣).

(۱۲) الدلالة على حكمين شرعيين ولكن في حالين مختلفين كما في قوله تعالى: ﴿فَاغْسِلُوا وَجُوهَكُم وَأَيْدِيكُم إلى المَرافِق وامْسَحُوا برُوسِكُم وَأَرجُلَكُم إلى المَرافِق وامْسَحُوا برُوسِكُم وَأَرجُلَكُم إلى الكَغْبَين المائدة: قريء بنصب لفظ: ﴿أَرْجُلِكُم ﴾ وبجرها (٤) فالنصب يفيد طلب غسلها؛ لأن العطف حينئذ يكون على لفظ: ﴿وجوهكم ﴾ المنصوب، وهو مغسول، والجريفيد طلب مسحها لأن العطف حينئذ يكون على لفظ ﴿رؤسكم المجرور وهو ممسوح.

وقد بين الرسول علية أن المسح يكون للابس الخف وأن الغسل يجب على من لم يلبس الخف(ه).

١) النشر ١/٢٩.

ترأ ابن كثير ونافع وأبوعمرو وابن عامر وعاصم في رواية: ﴿ يَطْهُرُن ﴾ خفيفة، وقرأ عاصم في رواية وحمزة والكسائي: ﴿ يَطَّهُرُن ﴾ مشددة. السبعة ص١٨٢ التيسير ص٠٨.

٣) النشر ٢٩/١.

قرأ ابن كثير وحمزة وأبوعمرو وعاصم في رواية عنه: ﴿وأرجلكم﴾ خفضاً وقرأ نافع وابن عامر والكسائي وعاصم في رواية عنه: ﴿وأرجلكم ﴾ نصباً. السبعة ص٢٤٢ التيسير ص٩٨.

٥) النشر ٢٩/١ مناهل العرفان ١٤١/١.

(١٣) ومن فوائد القراءات دفع توهم ماليس مرادا، كما في قوله تعالى: ﴿يَائِيهَا النَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي للصَلاة مِن يَوم الجُمُعَة فاسْعَوا إلى ذكر الله ﴿ اللَّه ﴾ الجمعة: ٩ وقريء ﴿فامضوا إلى ذكر الله ﴿ ا) فالقراءة الأولى توهم أن المراد السرعة في المشي إلى صلاة الجمعة، وهذا يخالف ماجاء في الحديث عن رسول الله عَلِي ﴿ إِذَا ثُوبِ بِالصلاة فلايسع أحدكم، ولكن ليمش وعليه السكينة والوقار (٢) فجاءت القراءة الأخرى ودفعت توهم ماليس مراداً وأزالت الاشكال؛ لأن المضي ليس من مدلوله السرعة (٣).

(١٤) ومن فوائد تعدد القراءات بيان المجمل والغريب كما في قوله تبارك وتعالى: ﴿ حَافِظُوا عَلَى الصَّلَواتِ والصَّلاة الوسْطَى ﴾ البقرة ٢٣٨ جاءت قراءة: «الصلاة الوسطى (٤) وصلاة العصر »(٥) فبينت المقصود .

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ١٦١/٨ إلى أبي عبيد في فضائل القرآن، وسعيد بن منصور وابن المنذر وابن الأنباري والفريابي وعبد بن حميد وابن أبي حاتم.

أما عن ابن مسعود فأخرجه الطبري في تفسيره (دار الفكر) ١٠١،١٠٠، وعبدالرزاق في تفسيره لوحة : ١٦١ وفي مصنفه ٢٠٧/٣ وابن أبي شيبة في مصنفه ١٠١٠.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ١٦١/٨ إلى الفريابي وأبي عبيد وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن المنذر وابن الأنباري والطبراني.

أماعن ابن الزبير فأخرجه ابن المنذر كما في الدر المنثور ١٦٢/٨.

أما عن أبي بن كعب فأخرجه عبد بن حميد كما في الدر المنثور ١٦٢/٨.

وهذه القراءة لا يقرأ بها لمخالفتها رسم المصحف.

٢) حديث صحيح، عن أبي هريرة.

أخرجه مسلم في صحيحه كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب إستحباب اتيان الصلاة بوقار وسكينة حديث رقم (٢٠٢).

٣) النشر ٢٩/١ مناهل العرفان ١٤١/١.

4) جاءت قراءة أخرى للآية: «الصلاة الوسطى صلاة العصر» وقراءة: «الصلاة الوسطى هي صلاة العصر» وهي تدل على أن «الواو» في هذه القراءة ليست للمغايرة ولكنها من عطف الصفة على الموصوف أو زائدة، كما نبه عليه في «فتح الباري» ١٩٧/٨.

ه) قرأ بذلك عائشة وحفصة وأم سلمة وابن عباس وأبي بن كعب .
 أما عن عائشة فأخرجه مالك في الموطأ كتاب صلاة الجماعة باب الصلاة الوسطى

١) قرأ بذلك عمر بن الخطاب وابن مسعود وعبدالله بن الزبير وأبي بن كعب .

أما عن عمر بن الخطاب فأخرجه مالك في الموطأ في كتاب الجمعة باب ماجاء في السعي يوم الجمعة وأخرجه الشافعي في الأم/١٩٦١ بسند صحيح وعبدالرزاق في مصنفه ٢٠٧/٣ و في تفسيره لوحة : ١٦١ ويلاحظ وقوع سقط في السند : [عن ابن عمر: قال ما سمعت عمر يقرؤها إلا...] سقط مابين العارضتين ويعرف بالنظر في سائر الروايات، وبما في الدر المنثور ١٦١/٨ وأخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ١٨٧/٢ والطبري في تفسيره (دارالفكر) ١٠٠/٢٨ والبيهقي في السنن الكبرى ٢٢٧/٣.

وكقوله تعالى : ﴿كالعِهْنِ المَنْفُوش﴾ القارعة: هجاء في قراءة آحادية: «كالصوف المنفوش»(١) فبينت أن العهن هو الصوف .

(١٥) تجلية عقيدة ضل فيها بعض الناس ، كما في قوله تعالى في وصف الجنة وأهلها و نعيمهم: ﴿وَإِذَا رَأَيتَ ثَمَّ رَأَيتَ نَعِيماً ومُلْكَا كَبِيراً﴾ الانسان: ٢٠ جاءت في قراءة بضم الميم وسكون اللام في لفظ: «وملكا كبيرا» وفي قراءة بكسر اللام وفتح الميم(٢) وهي من أعظم الأدلة على رؤية الله تعالى في الدار الآخرة(٣).

(١٦) بيان صحة لغة من لغات العربية كقوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهُ الَّذِي

وعبدالرزاق في المصنف ١/٨٧ه وأحمد في المسند ٢/١٧١ و مسلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب الدليل لمن قال الصلاة الوسطى هي صلاة العصر حديث رقم (٢٢٩) وأبوداود في كتاب الصلاة باب في وقت صلاة العصر حديث رقم (٤١٠) والترمذي في كتاب التفسير ومن سورة البقرة حديث رقم (٢٩٨٢) وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٣/٨٢ واخرجه النسائي في كتاب الصلاة باب المحافظة على صلاة العصر ١/٣٣١ وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ١/٣٠١ وأخرجه النسائي أيضا في تفسيره (١٠٣/ حديث رقم (٢٦) والطبري في تفسيره (شاكر) ه/٢٦٧ حديث رقم (٢٦) والطبري في تفسيره (شاكر) ه/٢٥١-١٠٥ والدوري في جزء فيه قراءات النبي علي ص٢٥-٨٠ وابن أبي داود في المصاحف ص٩٤-٩٥ والبيهقي في السنن الكبرى ١/٢٦٤.

وزاد السيوطي عزوه في الدر المنثور ٧٢٢/١ إلى عبد بن حميد وابن الأنباري في المصاحف وابن المنذر .

أما عن حفصة فأخرجه مالك في كتاب صلاة الجماعة باب الصلاة الوسطى وعبد الرزاق في المصنف ١/٨٥ والطبري في تفسيره (شاكر) ه/١٧٧-١١٨ وابن أبي داود في المصاحف ص٩٥-٩٧ وابن حبان (موارد ) (١٧٢٢) والبيهقي في السنن الكبرى ١/٢٠٤ وعزاه السيوطي في الدر المنثور ١/٢٢-٧٢١ للبخاري في تاريخه ولأبي عبيد وعبد بن حميد وأبى يعلى وابن الأنباري .

أما عن أم سلمة فأخرجه عبدالرزاق في المصنف ٧٩/١ه والطبري في تفسيره (شاكر) ٥/١٧٦ وابن أبى داود في المصاحف ص٩٨.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ٧٢٣/١ إلى وكيع وابن أبي شيبة وعبد بن حميد.

أما عن ابن عباس فأخرجه الطبري في تفسيره ه/٢١٣ وابن أبي داود في المصاحف ص٨٧ وعزاه السيوطى في الدرالمنثور ٧٢٣/١ لابن أبي شيبة وعبد بن حميد

أما عن أبي بن كعب فعزاه في الدر المنثور ٧٢٨/١ إلى عبد بن حميد والطحاوي .

أسندها أبوعبيد بسند صحيح عن سعيد بن جبيرفي «فضائل القرآن» ص١٨٨ (طبعة دار الكتب العلمية) وذكرها ابن الجزري في «النشر» ٢٩/١ وانظر «غاية النهاية» ٢/٥٥.

٢) النشر١/٢٩.

٣) ماسىق.

تَسَاءُلُونَ بِهِ والأَرْحَامَ النساء: اوقراءة: ﴿والأرحام الخفض(١) فإنها حجة على جواز عطف الأسم الظاهر على الضمير المجرور من غير إعادة العامل وكقوله تعالى: ﴿وَكَذَلِك زَيَّن لَكَثيرٍ مِنَ المُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلادهم شُركائهم ليرُدوهم وليَنْبِسُوا عَلَيْهِم دِينَهم ولَو شَاءَ الله مَا فَعَلُوه فَذرْهُم وَمَا يَفْتَرون وليَنْبِسُوا عَلَيْهِم دِينَهم الزاي في: ﴿زُين وبالرفع في: ﴿قَتْلُ وبنصب المائدة:١٣٧ في قراءة بضم الزاي في: ﴿زُين وبالرفع في: ﴿قَتْلُ وبنصب ﴿أُولادهم لله على الإضافة(٢) والتقدير: ﴿ وَين قتل شركائهم أولادهم فإن هذه القراءة حجة على جواز الفصل بين المتضايفين بغير الظرف والجار والمجرور خلافا للبصريين في كل هذا (٣).

هذا مجمل الفوائد التي تعود علينا من تعدد القراءات والقصد هنا إبراز ما يتعلق منها بالتفسير، وهذا ما تسعى إليه هذه الدراسة - إن شاء الله - أسأل الله تبارك وتعالى العون والتيسير والتوفيق إنه سميع مجيب.

<sup>1)</sup> قرأ حمزة وحده: ﴿والأرحام ﴾ خفضا وقرأ الباقون نصبا. السبعة ص ٢٢٨ التسير ص ٩٣٠.

٢) هذه قراءة ابن عامر، وقرأ الباقون بفتح الزاي: ﴿ زين ﴾ ونصب اللام: ﴿ قتل ﴾ وخفض الدال: ﴿ أولادهم ﴾ ورفع الهمزة: ﴿ شركاؤهم ﴾ السبعة ص٢٧٠ التيسير ص١٠٧٠.

٣) في أصول النحو ص٣٩-٥٤.

# الباب الثاني تدوين القراءات وتطوره

يشتمل على مدخل وتمهيد وفصلين:

مدخل.

تمهيد : عرض تاريخي للمؤلفات في القراءات.

الفصل الأول: تدوين القراءات في كتب العلوم الأخرى.

الفصل الثاني: التدوين المفرد للقراءات.

مرت القراءات في نشأتها بمرحلتين أساسيتين هما:

المرحلة الأولى: مرحلة الرواية المجردة.

المرحلة الثانية: مرحلة التدوين.

وقد سبق الحديث (۱) عن المرحلة الأولى - ولله الحمد والمنة - وبقي الحديث عن المرحلة الثانية مرحلة التدوين وموضعها هذا الباب - إن شاء الله -.

ومن حيث الواقع فإن القراءات في مرحلتها الثانية مرت بشكلين من أشكال التدوين:

الأول: تدوين القراءات في ثنايا العلوم الأخرى على صورة قضايا مبثوثة في تضاعيف الكتاب.

الثاني: التدوين المفرد للقراءات، وكان على أحوال سأعرضها بالتفصيل - إن شاء الله تعالى -.

وبناء على هذا الواقع فإن هذا الباب يشتمل على فصلين:

الفصل الأول: تدوين القراءات في كتب العلوم الأخرى.

ويتضمن المباحث التالية:

المبحث الأول: القراءات في كتب علوم القرآن والتفسير.

المبحث الثاني: القراءات في كتب الحديث.

المبحث الثالث: القراءات في كتب النحو.

الفصل الثاني: التدوين المفرد للقراءات.

ويتضمن المباحث التالية:

المبحث الأول: الكتب المفردة لقراءة إمام.

المبحث الثاني: الكتب المفردة لأكثر من قارىء.

المبحث الثالث: الكتب المفردة للقراءات وتوجيهها.

وقبل الشروع في فصول هذا الباب أقدم بين يديه التمهيد التالي المتضمن عرضا تاريخيا حسب التسلسل الزمني لجملة من المصنفين في القراءات لتتضح الصورة الكلية بين يدى الفصول والمباحث.

١) ص ٤ه وما بعدها.

التمهيد : عرض تاريخي للمؤلفات في القراءات.

انتقلت القراءات من طور الرواية المجردة إلى طور التدوين مصداقا وتأكيدا لوعد الله تبارك وتعالى بحفظ القرآن العظيم؛ حيث قام جهابذة علماء الأمة، وصناديد الأئمة فبالغوا في الاجتهاد، وجمعوا الحروف والقراءات، وعزو الوجوه والروايات، وميزوا بين المشهور والشاذ والصحيح والفاذ فمن هؤلاء:

### في القرن الأول الهجري:

ا) يحي بن يعمر (ت قبل سنة ٩٠هـ) ألف كتابا في القراءات جمع فيه ماروي من إختلاف الناس فيما وافق الخط ومشى الناس على ذلك زمنا طويلا إلى أن ألف ابن مجاهد (ت٣٢٤هـ) كتابه في القراءات السبعة(١).

١) مقدمة تفسير ابن عطية ص٧٧ه وتفسير القرطبي ١٣/١ وقد جزم سزكين في تاريخ التراث العربي ٩/١ بأن هذا المصنف هو أقدم كتاب يعرف في القراءات، وتابعه الفضلي في كتابه: «القراءات القرآنية» ص٨٨ وجزم أن هذاالمصنف هو أول مؤلف في القراءات ويظهر - والله أعلم - أن في هذا الجزم نظراً لوجوه:

الوجه الأولى: أن عمدة من قال: أن ليحي بن يعمر كتابا في القراءات هي عبارة ابن عطية رحمه الله وهي العبارة التالية : وأما شكل المصحف ونقطه؛ فروي أن عبدالملك بن مروان أمر به وعمله فتجرد لذلك الحجاج بواسط وجد فيه، وزاد تحزيبه، وأمر وهو والي العراق الحسن، ويحي بن يعمر بذلك وألف اثر ذلك كتابا في القراءات جمع فيه ما روي من اختلاف الناس فيما وافق الخط، ومشى الناس على ذلك زمنا طويلا، إلى أن ألف ابن مجاهد كتابه في القراءات الهد.

قلت : يلاحظ أن قوله: «وألف إثر ذلك بواسط كتابا في القراءات» مشكل غير بين، هل الضمير يعود إلى الحجاج كل ذلك محتمل.

الوجه الثاني : هذا الخبر المجمل رواه كما ترى ابن عطية بصيغة التمريض؛ «روي» مما قد يشعر بعدم ثبوته لديه بصورة يستطيع الجزم به.

الوجه الثالث : هذا الخبر انفرد به ابن عطية فلم أره في الكتب التي ترجمت ليحي ابن يعمر، ولا إشارة إليه.

الوجه الرابع: أن هذا الخبر الذي نقله ابن عطية فيه أن الكتاب ألف في «واسط» وهذا فيه دلالة على أن مصنفه ليس هو يحي بن يعمر؛ وذلك أن السيوطي أورد في ترجمة يحي بن يعمر أن الحجاج لما بنى «واسطا» سأل الناس: ما عيبها؟. قالوا: لا نعرف لها عيبا، وسندلك على من يعرف عيبها: يحى بن يعمر.

فبعث إليه فسأله فقال: بنيتها من غير مالك، ويسكنها غير ولدك، فغضب الحجاج وقال: ما حملك على ذلك؟. قال: ما أخذ الله تعالى على العلماء في علمهم ألا يكتموا الناس حديثا فنفاه إلى خرسان فولاه قتيبة بن مسلم قضاءها فقضى في أكثر بلادها الها بغية الوعاه ١/٥٤٣.

#### وفي القرن الثاني الهجري:

- ٢) أبان بن تغلب الكوفي (ت١٤١هـ) حيث ذكر له كتابا في القراءات(١).
  - ٣) مقاتل بن سليمان (ت١٥٠هـ) له كتاب في القراء ات (٢).
  - ٤) زائدة بن قدامة الثقفي (ت١٦١هـ) صنف كتابا في القراءات(٣).

# وفي القرن الثالث الهجري:

- ه) يحي بن المبارك اليزيدي (ت٢٠٢هـ) له رسالة صغيرة في قراءة أبى عمرو بن العلاء(٤).
- ٢) يعقوب بن إسحاق الحضرمي ( ت٠٠٥هـ) صنف كتاب «الجامع» ذكر
   فيه إختلاف وجوه القراءات، ونسب كل حرف إلى من قرأ به(٥).
- ٧) أبوعبيد القاسم بن سلام (ت٢٢٤هـ) صنف كتابا في القراءات
   وجعل القراء خمسة وعشرين قارئا مع القراء السبعة (٦).
- ٨) أبو عمرحفص بن عمر الدوري (ت٢٤٦هـ) له جزء فيه قراءات النبي مَلِيَّةٍ (٧).

ففي هذا الخبر ما يدل على أن يحي بن يعمر لم يكن من أهل واسط وأنه لم يقم فيها، خاصة إذا تذكرنا أن يحي بن يعمر معدود في أهل البصرة كما في «جمال القراء» ١٨٢٧٤.

الوجه الخامس: في الخبر الذي نقله ابن عطية ما يبطل حمله على القراءات بالمعنى الذي نقصده هنا؛ وهو قوله: «ومشى الناس على ذلك...» إذ يقال: كيف مشى الناس على هذه القراءات؟ وأين هي؟ ولماذا لم يذكر شيئا منها أهل العلم في مصنفاتهم في القراءات؟.

من أجل هذه الأمور فإن الذي يظهر لي - والعلم عند الله - أن المقصود في هذا النص أمر آخر، وهو ما اشتهر به يحى بن يعمر وهو أمر نقط المصاحف والله أعلم.

١) الفهرست لابن النديم ص ٣٠٨ ولم أر من نص عليه غيره.

٢) الفهرست لابن النديم ص٥٦-٤٥٢ طبقات المفسرين للداودي ٢/٣٣٠-٣٣١.

٣) الفهرست لابن النديم ص٣١٦.

ك) مخطوطة بالمكتبة الظاهرية قراءات رقم ٣٤٢، أشار إليها في تاريخ التراث العربي
 ١١-١٠/١ حاشية.

و إنما عددناه في القرن الثالث باعتبار الوفاة، وإن كان كتابه قد صنف في القرن الثاني، وهكذا في بقية الأثمة.

٥) معجم الأدبآء ٢/٢٠-٣٥ الأعلام ١٩٥٨.

<sup>7)</sup> النشر ٣٣/١-٣٤ وهو من مرويات ابن خير الإشبيلي فهرست ابن خير ص٢٣٠.

۷) طبع مؤخرا بتحقیق د/ حکمت بشیر یاسین - مکتبة الدار بالمدینة المنورة - الطبعة الأولى ۱٤۰۸هـ.

- ٩) أبو حاتم سهل بن محمد بن عثمان بن يزيد السجستاني (ت٢٤٨هـ) صنف كتابا في القراء ات(١) ترك فيه ذكر حمزة و الكسائي و ابن عامر، وزاد نحو عشرين رجلا من الأئمة ممن هو فوق القراء السبعة(٢) وصنف كتابا في إختلاف المصاحف(٣).
- ۱۰) أحمد بن جبير بن محمد الكوفي (ت١٥هـ) ألف كتابا في القراءات سماه «كتاب الخمسة» وذكر فيه خمسة من القراء من كل مصر واحد(٤).
- (١١) إسماعيل بن إسحاق المالكي (ت٢٨٦هـ) صنف كتابا في القراءات جمع فيه قراءة عشرين إماما منهم هؤلاء السبعة(٥).

### قلت: ويلاحظ مايلى:

- أنه إلى أواخر هذا القرن لم تظهر كتب في قراءات القراء
   السبعة، مما يدل على أن حصر القراءات بسبع لم يعرف قبل ابن مجاهد.
- ب) أن القراءات في الزمن الأول كانت كثيرة، وفي هذا تأكيد
   على أن القراءات السبع المعروفة الآن ليست هي الأحرف السبعة والله
   أعلم.

### ويأتي في القرن الرابع الهجري:

۱۲) أبوجعفر محمد بن جرير الطبري (ت٣١٠هـ) جمع كتابا حافلاً سماه: «الجامع» فيه نيف وعشرين قراءة (٦) ونقل بإسناده في تفسيره الكثير من القراءات.

١٣) أبوبكر عبد الله بن سليمان بن الأشعث السجستاني (ت٣١٦هـ)

فائدة : اصطلح العلماء على تسمية القراءات التي لاتنسب إلى أحد من أئمة الرواية في القراءات بهقراءة النبي على في فلا يُظَن أنهم أرادوا بنسبتها إلى النبي على أنها وحدها المأثورة عنه عليه الصلاة والسلام .

أفاد هذاالشيخ محمد الطاهر ابن عاشور في تفسير «التحرير والتنوير» ١/١٥٠.

قلت : ولايخفى أن الأمر في معرفة نسبة القراءات إلى أئمة الرواية نسبي يختلف من عالم إلى آخر.

١) الفهرست لابن النديم ص٨٦-٨٧ كشف الظنون ص١١٨٩،١٤٤٩.

٢) الإبانة ص٣٩-٤٠ ونقله في المرشد ص١٥٢.

٣) الفهرست لابن النديم ص٦٦-٨٧ كشف الظنون ص٣٣.

٤) الابانة ص١٠٣ النشر ٢٤/١.

٥) النشر ٢٤/١ طبقات القراء ١٦٢/١.

٦) النشر ٢٤/١ كشف الطنون ص٧٦ه.

صنف كتاب «المصاحف»(١) ضمنته الكثير من القراءات وما يتعلق بها وبرسم المصحف.

۱۱) أبوبكر أحمد بن موسى بن العباس بن مجاهد التميمي البغدادي (۲) (ت٣١٤هـ) وهو أول من سبع السبعة في كتابه «السبعة» (۳) وله كتاب «قراءات النبي عليه وما حفظ من الفاظه واستعاذته وافتتاحه» (٤).

۱۵) أبوبكر محمد بن عبد الله بن محمد ابن أشتة (ت٣٦٠هـ) صنف كتاب: «المصاحف» وكتاب: «المحبر في القرءات»(ه).

(ابن خالویة) (ت ۱۲۰ صنف کتاب: «القراءات» (۱۰ و کتاب ؛ القراءات» (۷) و کتاب ؛ القراءات (۷) و کتاب (۷) و کتاب ؛ القراءات (۷) و کتاب (

الطبع بتحقيق المستشرق آرثر جفري في القاهرة المطبعة الرحمانية - الطبعة الأولى ١٤٠٥ ويقوم ١٩٣٦م وطبع طبعة تجارية في بيروت - دار الكتب العلمية الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ ويقوم بعض إخواننا بتحقيقه ودراسته في رسالة علمية مقدمة لكلية الدعوة وأصول الدين بجامعة أم القرى لنيل درجة الدكتوراه وفقنا الله وإيّاه لما يحبه و يرضاه.

أنظر بحث :«أبوبكر بن مجاهد ومكانته في الدراسات القرآنية واللغوية» للدكتور عبدالفتاح شلبي، نشر في العددالخامس من مجلة كلية الشريعة والدراسات الأسلامية بمكة ص٦٣-٩٢.

٢) طبع بتحقيق د / شوقي ضيف - نشر دار المعارف - القاهرة الطبعة الأولى ١٩٧١م الطبعة الثانية ١٤٠٠هـ.

فهرست ابن خیر الاشبیلي ص۲۳ .

٥) فهرست ابن خير الاشبيلي ص٢٤٠.

آ) مخطوط منه نسخة في مكتبة تشستربتي تحت رقم ٢٠٥١ وعنها مصورة في شريط مصغر في مركز البحث العلمي بجامعة أم القرى تحت رقم ٢٣ قراءات. فهرس مركز البحث العلمي (التفسير وعلوم القرآن) ج ١ ق ٢ ص ٢١٥.

<sup>(</sup>۷) مخطوط منه نسخة بمعهد المخطوطات بالجامعة العربية تحت رقم ۱۲ قراءات ، وهي في شرح إعراب قراءات أهل الأمصار وله مصورة على شريط مصغر بمركز البحث العلمي ۱۲۷ قراءات. فهرس مركز البحث العلمي التفسير وعلوم القرآن ج ۱ ق۲ صه۱.

ثم رأيته مطبوعا بتحقيق د: عبدالرحمن بن عثيمين في مجلدين - دار الخانجي - مصر.

«الحجة في القراءات السبع» (١) وكتاب: «مختصر من شواذ القرآن» (٢) وغيرها.

ا أبوبكر أحمد بن الحسين بن مهران الأصبهاني (ت٣٨١هـ)
 صنف كتاب: «الغاية في القراءات العشر» (٣) و «المبسوط في القراءات العشر» (٤) و «القراءات السبع» (٥) وغيرها .

۱۸) أبو الحسن طاهر بن عبد المنعم بن عبيد الله بن غلبون الحلبي (ت٣٩٩هـ) له كتاب: «التذكرة في القراءات الثماني» (٦).

قلت: ويلاحظ أنه من هذا القرن بدأت كتب القراءات تأخذ سبيلا واحدا في الغالب هو القراءات السبع التي جمعها ابن مجاهد (ت٣٢٤هـ) فاشتغل العلماء بها وظهرت كتب الاحتجاج لها(٧).

والكتاب شُكّك في نسبته لابن خالوية؛ حيث كتب محمد العابدالفاسي مقالا عنوانه: «نسبة الحجة إلى ابن خالوية لا تصح» نشره في مجلة اللسان العربي التي تصدرها إدارة التعريب في المغرب الرباط المجلد ٨ الجزء ١ ص ٢١ه-٢٣٥ لعام١٩٧١م.

وأنظر ما كتبة حول هذا محمود فهمي حجازي في مجلة كلية الآداب والتربية بجامعة الكويت العدد الثاني لعام ١٩٧٢م ص١٩٤-١٩٤ و ما كتبه صبحي عبدالمنعم تحت عنوان: «نسبة الحجة إلى ابن خالوية افتراء عليه» نشر في مجلة مجمع اللغة العربية بدمشق المجلد ٤٨ الجزء ٣ لعام ١٩٧٣م. بواسطة تاريخ التراث العربي ٢٦/١ هامش، مقدمة تحقيق كتاب: «حجة القراءات» لابن زنجلة ص٢٤ وكتاب: «ابن خالوية وجهوده في اللغة مع تحقيق كتابه شرح مقصورة ابن دريد» ص٣٣.

٢) مطبوع بتحقيق المستشرق براجستراسر - القاهرة - المطبعة الرحمانية ١٩٣٤هـ.

٣) طبع مؤخرا بتحقيق : محمد غياث الجنباز - السعودية .

ع) طبع بتحقيق سبيع حمزة حاكمي - دار القبلة للثقافة الإسلامية - جدة - مؤسسة علوم القرآن - بيروت - الطبعة الثانية ١٤٠٨هـ.

مخطوط منه نسخة بمكتبة الجمعية الآسيوية في البنغال تحت رقم ١١٥ وتقع في ٢١٤ نسخ عام ٨٢٢هـ.

٦) مخطوط منه نسخة بمكتبة وهبي باستنبول تحت رقم ١٧ وتقع في ٢٠٩ ورقة نسخت عام ٢٠٦هـ ونسخة أخرى بمكتبة عاطف باستنبول تحت رقم ٤٩ وتقع في ١٥٠ ورقة نسخت عام ١١١٥هـ.
 تاريخ الأدب العربي ٢/٢ تاريخ التراث العربي ٢/٢.

ثم رأيته مطبوعا بتحقيق د/ عبدالفتاح بحيري إبراهيم - مطبعة الزهراء.

أنظر حول الكتاب والتعريف به جريدة المدينة عدد ٨٤٢٦ الخميس ٧ ذو القعدة

 انظر ما كتبه الدكتور/ عبد الفتاح شلبي حول هذا في بحثه: «الاحتجاج للقراءات بواعثه وتطوره وأصوله وثماره» المنشور في مجلة البحث العلمي العدد الرابع ص ٧١-١٠٧.

١) مطبوع بتحقيق د/ عبدالعال سالم مكرم - بيروت دار الشرق ١٩٧١م.

### و في القرن الخامس الهجري:

۱۹) أبو الفضل محمد بن جعفر الخزاعي (ت٤٠٨هـ) صنف: «المنتهى في القراءات الخمسة عشر» (۱) ويشتمل على مائتين وخمسين رواية، جمع فيه ما لم يجمع قبله (۲).

٢٠) أبو محمد مكي بن أبي طالب القيسي (٣) (ت٢٥هـ) صنف «التبصرة في القراءات السبع» (٤) و «الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججها» (٥) و «الموجز في القراءات» (٦) و «الإبانة عن معانى القراءات» (٧).

(٢١) أبوعمرو عثمان بن سعيد الداني (ت٤٤٤هـ) صنف: «جامع البيان» (٨) في القراءات السبع يشتمل على نيف وخمسمئة رواية وطرقها عن الأئمة السبعة وله «التيسير في القراءات السبع»(٩) وهو مختصر

ولم يرتض هذه الطبعة الدكتورأحمد حسن فرحات ووسمها بالقصور لاعتماد المحقق على نسخة واحدة فقط مع وجود خمس نسخ مخطوطة للكتاب، مما جعل تلك الطبعة غير وافية بالغرض حيث كثرت أخطاؤها ويظهر هذا بالمقابلة بين النسخ . «مكي بن أبى طالب وتفسير القرآن» ص ١١٩-١٢٠.

٨) طبع على الآلة الكاتبة حيث حقق القسم الأول منه (من أوله إلى فرش الجروف)
 عبدالمهيمن عبدالسلام الطحان في رسالة علمية لنيل درجة الدكتوراه - كلية الشريعة
 والدراسات الإسلامية عام ١٤٠٣هـ.

بيروت - الطبعة الثانية ١٤٠٤هـ وهذا الكتاب هو الذي نظمه الشاطبي مختصرا له في منظومته الشهيرة في القراءات «حرزالأماني» وفيها يقول الشاطبي رحمه الله تعالى مشيرا إلى ذلك ص ٦٠:

وفي يسرها التيسير رمت إختصاره فأجنت بعون الله منه مؤملا

١) مخطوط منه نسخة بدار الكتب بالقاهرة (قسم المكتبة التيمورية) ٢٩١/١ تفسير ٤٣٤ نسخت عام ٨٤ههـ. تأريخ التراث العربى ٣٣/١-٣٤.

٢) طبقات القراء ١٠٩/٢ كشف الظنون ص١٨٥٨.

٣) كتب دراسة حوله د/ أحمد حسن فرحات بعنوان: «مكي بن أبي طالب وتفسير القرآن»
 نشر دار الفرقان - عمان - الأردن - الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.

٤) طبع بتصحيح وتعليق محمد غوث الندوي - نشر الدار السلفية الهند عام ١٣٩٩هـ.

٥) طبع بتحقيق د/ محي الدين رمضان - نشر مؤسسة الرسالة - بيروت الطبعة الثالثة

٦) عده الدكتور: أحمد حسن فرحات في كتابه «مكي بن أبي طالب وتفسير القرآن» ص١٢٢ من الكتب المفقودة.

٧) طبع بتحقيق الدكتور عبدالفتاح اسماعيل شلبي - المكتبة الفيصلية - الطبعة الثانية ٥٠٤١هـ.

مشتمل على مذاهب القراء السبعة بالأمصار، وما اشتهر وانتشر من الروايات والطرق عند التاليين، وصح وثبت لدى الأئمة المتقدمين، فذكر عن كل واحد من القراء روايتين(١) وله كتاب «المقنع»(٢) في رسم مصاحف الأمصار.

٢٢) أبو الحسن علي بن محمد بن غلي بن فارس المعروف بد الخياط» البغدادي (توفي في حدود ٥٠٠هـ) صنف «الجامع في القراءات العشر وقراءة الأعمش»(٣) وله «التبصرة في قراءة الأثمة العشرة»(٤).

(ت٢٦هـ) أبوعمر يوسف بن عبدالله بن عبدالبر القرطبي (ت٢٦هـ) صنف: «المدخل في القراءات»(٥) و «الاكتفاء في قراءة نافع وأبي عمرو»(٦).

٢٤) أبو القاسم يوسف بن علي الهذلي (ت٥٤١هـ) صاحب كتاب: «الكامل في القراءات»(٧) وهو مشتمل على خمسين قراءة عن الأئمة وعن ألف و أربعمئة وتسعة وخمسين رواية وطريقا(٨).

ه٢) أبو معشر عبد الكريم بن عبد الصمد الطبري (ت٤٧٨هـ) له: «سوق العروس»(٩) في القراءات، فيه ألف وخمسمئة وخمسون رواية وطريقا وله «التلخيص في القراءات الثماني»(١٠).

١) كشف الطنون ص٢٠ه.

٢) طبع بتحقيق محمد الصادق القمحاوي - نشر الكليات الأزهرية ١٩٧٨م.

٣) كشف الظنون ص٧٦ه.

ك) مخطوط منه نسخة في المكتبة الأزهرية، تقع في ٤٩ ورقة تحت رقم ٢٣٢٧٧/٢٧٠ عنها صورة على شريط مصغر في مركز البحث العلمي تحت رقم:٣١ قراءات. فهرس مركز البحث العلمي (التفسير وعلوم القرآن) ج١ ق٢ ص٢١٧.

٥) كشف الظنون ص١٦٤٤.

٦) كشف الظنون ص١٤٢.

ا مخطوط منه نسخة بالمكتبة الأزهرية تحت رقم ٢٠٠ أولها ناقص تقع في ٢٥٠ ورقة نسخت عام ١٥هـ رقمها بمركزالبحث العلمي ١٣٤ قراءات.
 العلمي (التفسير وعلوم القرآن) ج١ ق٢ ص٣٥٣.

النشر ١/٥٥ غاية النهاية ١/٠٠٠ ووقعت له أغاليط في أسانيد القراءات ، نبه على ذلك الذهبي في معرفة القراء الكبار ٤٣٣/١ وتقدم نقل كلام ابن الجزري في الذب عنه ص٩٨ في الهامش.

٩) النشر ١/٥٥ كشف الظنون ص١٠٠٩.

ا) فهرست ابن خير الأشبيلي ص٢٩ كشف الظنون ص٤٧٩.
 وقد حقق هذا الكتاب في رسالة جامعية مقدمة إلى قسم الكتاب والسنة بكلية الدعوة وأصول الدين في جامعة أم القرى لنيل درجة الماجستير.

#### وفي القرن السادس:

- ٢٦) أبو عبد الله محمد بن يحي بن مزاحم الأنصاري الطليطلي (ت٢٠هـ) صنف كتاب «الناهج للقراءات بأشهر الروايات»(١).
- ۲۷) أبوعلي حسن بن خلف الهواري (ت١٤هه) له كتاب «تلخيص العبارات في القراءات»(۲).
- ۲۸) أبو العز محمد بن حسين بن بندار القلانسي (ت٢١هه) له كتاب «إرشاد المبتدي وتذكرة المنتهى»(٣) في القراءات العشر.
- (تا ٤٥هـ) له «المبهج في القراءات الثمان وقراءة الأعمش وابن محيصن وإختيار خلف واليزيدي» (٤) و «تبصرة المبتدي وتذكرة المنتهي في القراءات» (٥) و «الإيجاز في القراءات السبع» (٦).
- "" أبو جعفر أحمد بن علي بن أحمد بن خلف الأنصاري المعروف بد" ابن الباذش" (ت، ١٥هـ) صنف "الإقناع في القراءات السبع" (٧) وهو كتاب محكم التأليف مرتب الأبواب غزير المادة بريء من الحشو متقن ما شاء الله له من الإتقان، نَقّح فيه مصنفه وهذب وشرح وتمم كتاب "التبصرة" لمكي بن أبي طالب (ت٢٣٥هـ) وكتاب "التيسير" لأبي عمرو الداني (ت٤٤٤هـ) (٨).

٣١) علي بن عساكر ابن المرجب البطائحي (ت٧٢هـ) صنف كتاب

١) كشف الظنون ص٦١٧.

٢) كشف الظنون ص٤٧٩،٤٧٣ و من مرويات ابن الجزري كما في النشر ١٧٢/١.

٣) مطبوع بتحقيق عمر حمدان الكبيسي ، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ المكتبة الفيصلية بمكة . وقد كان هذا الكتاب عمدة أهل العراق، وكانوا لايحفظون سواه، ولهذا نظمه كثير من الواسطيين والبغداديين، ولولا ما وقع من فتنة هؤلاء بالعراق وفتنة الجنكزخانيين ببلاد العجم وما وراء النهر وقتل من قتل من أهل القراءات وغيرها لَما اشتهر فيها «حرز الأماني» للشاطبي ولا «التيسير» للداني، كما هو معلوم عند العلماء المحققين الذين تعتبر أقوالهم، ولهم على ذلك أكفأ اطلاع يحصر. منجد المقرئين ص٣٥.

كا حقق في رسالة لنيل درجة الدكتوراة بجامعة أم القرى كلية اللغة العربية -الدراسات العليا - فرع اللغة١٤٠٤-١٤٠٥هـ.

٥) النشر ۱/۱۸.

٦) النشر ٨٣/١ كشف الظنون ص٢٠٦٠.

۷) طبع بتحقیق د/ عبدالمجید قطامش، ضمن مطبوعات مرکز البحث العلمي واحیاء التراث الاسلامی بجامعة أم القری.

۸) مقدمة تحقيق كتاب «الإقناع» ص٢٧،٣٠.

"الخلاف بين قراءة عبدالله بن عامر وبين قراءة أبي عمرو بن العلاء"(١) وكتاب "الخلاف بين قراءة أبي بكر بن بهدلة عاصم وبين قراءة أبي عمرو ابن العلاء"(٢) وكتاب "الخلاف بين قراءة حمزة بن حبيب وبين أبي عمرو بن العلاء"(٣).

"حرز الأماني ووجه التهاني في القراءات السبع للسبع المثاني"(٤) منظومة نظم فيها كتاب "التيسير" للداني (ت٤٤٤هـ) عدد أبياتها ثلاثة وسبعون ومائة وألف بيتا أجاد فيها وأتقن ورزقه الله فيها القبول، فصارت عمدة الفن، وصارت تعرف باسمه "الشاطبية" بل صار اسمه علما على هذا الفن.

# وفي القرن السابع الهجري:

"الجامع الأكبر والبحر الأزخر" يحتوي على سبعة آلاف رواية وطريق(ه) وله «الجامع الأكبر والبحر الأزخر" يحتوي على سبعة آلاف رواية وطريق(ه) وله «التذكرة المختصرة في القراءات العشرة»(٦) و «نظرة السريع الانتهاء من مشهور القراءات المنتقى من غريب الطرق والروايات»(٧).

۳٤) أبو الحسن علي بن محمد بن عبد الصمد علم الجين السخاوي (٣٤ منف كتاب "فتح الوصيد في شرح القصيد" (٨) وهو أول شرح

١) مخطوط منه نسخة في مخطوط بروسه، حراتشي، ضمن مجموع تحت رقم ٧٢٦ - ١
 تقع فيه من ورقة ١ إلى ورقة ١١/١ نسخت عام ٣٦٤هـ.

٢) مخطوط منه نسخة في مخطوط بروسة، حراتشي زاده ضمن مجموع تحت رقم ٢٢٦٣
 تقع فيه من ورقة ١/٤٨ إلى ٧٠/ب، نسخت في عام ١٣٤هـ. تاريخ التراث العربي
 ١/٥١.

٣) مخطوط منه نسخة في مخطوط بروسه ، حراتشي زاده ضمن مجموع تحت رقم ٢٢٦٤ تقع فيه من ورقة ٧٠١٠ إلى ٩٠/ب ، نسخت في عام ٣٣٤هـ. تاريخ التراث العربي ١٩/١.

٤) وهي مطبوعة متداولة، مفردة وضمن شروح لها.

٥) النشر ١/٥٥.

٦) إيضاح المكنون ٢٧٦/١.

٧) إيضاح المكنون ٢/٧٥٢.

أمخطوط منه نسخة في مكتبة عارف حكمت بالمدينة المنورة برقم ٢٦ عنها مصورة على شريط مصغر بمركز البحث العلمي تحت رقم ٢٧٨ ونسخة ناقصة الأول بالمكتبة التيمورية بدار الكتب المصرية برقم ٥٥٦ عنها مصورة على شريط مصغر بمركز البحث تحت رقم ٥٢٧ ونسخة ناقصة الآخر بالمكتبة الخالدية بالقدس تحت رقم (١) عنها مصورة على شريط مصغر بالمركز تحت رقم ٧٢٩. فهرس مركز البحث العلمي (التفسير وعلوم القرآن) ٢٠٥١-٢٠٦.

لقصيدة شيخه الشاطبي المشهورة «حرز الأماني» وله «جمال القراء وكمال الإقراء»(١) وهو كتاب مفيد حدا.

وم) كمال الدين أبوعبدالله محمد بن الموقع أحمد أبوالوفاء الموصلي الحلبي يعرف بـ «شعلة» (ت٠٥٠هـ) صنف «الشمعة في قراءات السبعة» (٢) وهي منظومة رائية قدر نصف الشاطبية مختصرة جدا، أحسن في نظمها واختصارها، وله «كنز المعاني شرح حرزالأماني» (٣) أوله: «الحمد لله الذي أنزل القرآن على سبعة أحرف... بنى شرحه لكل بيت على ثلاث قواعد مبادي في اللغة، ولواحق في الاعراب، ومقاصد في المقصود من الكلام (٤).

٣٦) أبوشامة عبد الرحمن بن اسماعيل بن إبراهيم المقدسي (ته٦٥هـ) صنف "إبراز المعاني من حرز الأماني" (ه) وله "مفردات القراء»(٦).

٣٧) محمد بن عبدالله بن مالك النحوي (ت٢٧٦هـ)صاحب الألفية الشهيرة في النحوله القصيدة الدالية في القراءات، يقول فيها:

ولابد من نظمي قوافي تحتوي لما قد حوى حرز الأمانى و أزيد ۱ (۷).

وله أيضا «حوز المعاني في إختصار حرز الأماني» وهو في بحر الشاطبية وقافيتها(^).

١) مطبوع بتحقيق د/ على حسين البواب مكتبة التراث بمكة - الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.

٢) طبقات القراء ٢/٨٠.

٣) مخطوط منه نسخة في مكتبة الحرم المكي تحت رقم ٦ دهلوي عنها مصورة على شريط مصغر بمركز البحث العلمي تحت رقم٨٥٥. فهرس مركز البحث العلمي (فهرس علوم القرآن) ٢٥٨/٢.

ونسخة في المكتبة الأزهرية تحت رقم ٤٠٤ عنها مصورة على شريط مصغر بمركز البحث العلمي (فهرس التفسير والقراءات) ٢٥٤/١.

ثم رأيته مطبوعا، طبع دار رسائل الجيب بمصر - على نفقة الاتحاد العام لجماعة القراء ١٩٥٥م - ١٣٧٤هـ.

كشف الظنون ص٦٤٧.

مطبوع حققه ابراهيم عطوه عوض - مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر الطبعة الجديدة (!) ١٣٩٨هـ.

٦) كشف الظنون ص١٧٧٣.

٧) اللطائف١/٩٨

٨) اللطائف ١/٨٩.

# وفي القرن الثامن الهجري:

٣٨) برهان الدين إبراهيم بن عمر الجعبري (ت٧٣٢هـ) له «الشرعة في القراءات السبعة»(١) و «نهج الدماثة في نظم القراءات الثلاثة» و شرحه «خلاصة الأبعاث»(٢) و«كنز المعاني في شرح حرز الأماني»(٣).

٣٩) أبومحمد عبدالله بن عبدالمؤمن ابن الوجيه الواسطي (ت٠٤٠هـ) له «تحفة البررة في القراءات العشرة» (٤) و «الكنز في القراءات العشر» (٥) و «المختار في القراءة» (٦).

في القراءات السبع العوالي»(٧) على وزن الشاطبية ورويها ولم يأت فيها برمز وزاد فيها على «التيسير» للداني (ت٤٤٤هـ) كثيرا وله «الأثير في قراءة ابن كثير»(٨) و «غاية المطلوب في قراءة يعقوب»(٩) و «تقريب النائي في قراءة الكسائي»(١٠).

(ت٥٦٥هـ) شهاب الدين أحمد بن يوسف المعروف بـ «السمين» الحلبي (ت٥٦٥هـ) صنّف «العقد النضيد في شرح القصيد» (١١) وهو من شروح الشاطبية، أوله: «الحمد لله الذي تفضل على العباد في المبتدأ والمعاد...» ذكر فيه أن «الحرز» المذكور أحسن ما وضع في الفن،

۱) اللطائف ۱/۹۰.

٢) مخطوط منه نسخة بالمكتبة الأزهرية تحت رقم ١٤٠١ وأخرى تحت رقم ١٨٨-١٦٢٢٦ عنهما صورة على شريط مصغر في مركز البحث تحت رقم ٦٦،٦٥ مجاميع قراءات. فهرس مركز البحث العلمي (التفسيروعلوم القرآن) ٢٢٩/١.

٣) مخطوط منه نسخة بالمكتبة الأزهرية تحت رقم ٢٤٨،٣٣٦٧،١٦١٨٩/١٥١ عنها مصورات في مركز البحث العلمي تحت الأرقام التالية ٩٨،٩٦،٩٥،٩٤/قراءات. فهرس مركز البحث العلمي (التفسير وعلوم القرآن) ٢٤٠-٢٤٠.

٤) كشف الظنون ص١٤٩٩.

مخطوط منه نسخة في المكتبة الظاهرية تحت رقم ٣١٦ عنها صورة على شريط مصغر
في مركز البحث العلمي تحت رقم ١٣٧ مجاميع قراءات، ونسخة أخرى بمكتبة الحاج
محمود بتركيا تحت رقم ٤١٢ عنها صورة على شريط مصغر بمركز البحث العلمي تحت
رقم ١٠٩. فهرس مركز البحث العلمي (التفسير وعلوم القرآن) ٢/١٥٢، ٢٥٤/١.

٦) كشف الظنون ص١٦٢٣.

۷) اللطائف ۹۰/۱ كشف الظنون ص١١١٥.

٨) إيضاح المكنون ٢٤/١.

٩) كشف الظنون ص١١٩٤.

١٠) إيضاح المكنون ٢١٤/١.

١١) كشف الظنون ص٦٤٨.

وأحسن شروحه شرحا الشيخين الفاسي وأبي شامة غير كلا منهما أهمل ما عنى به الآخر مع إهمالهما أشياء مهمه فشرحه بما يوفي المقصود، واجتهد في بيان فك الرموز وإعراب الأبيات وجعل "الشين" علامة لأبي شامة و "العين" لأبي عبد الله الفاسى (١).

13) أحمد بن يوسف بن مالك الرعيني الأندلسي (ت٧٧هـ) صنف كتاب "تحفة الأقران في ما قريء بالتثليث من حروف القرآن"(٢) وموضوعه ما قريء بالحركات الثلاث في القرآن الكريم، سواء أكان التثليث بنية أم اعرابا، وسواء أكانت القراءات كلها متواترة، أم بعضها غير متواتر(٣).

# وفي القرن التاسع الهجري:

"قاصح" العذري البغدادي (ت٥٠١هـ) صنف "سراج القاريء المبتديء وتذكار العذري البغدادي (ت٥٠١هـ) صنف "سراج القاريء المبتديء وتذكار المقريء المنتهي" (٤) شرح منظومة "حرز الأماني" وله كذلك "مصطلح الإشارات في القراءات الزوائد الثلاثة عشر المروية عن الثقات" (٥) و "القصيدة العلوية في القراءات السبع المروية" (٦) وهي قصيدة ألفية أولها:

لُكُ الْحَمْدُ ياالله والعز والعُلا ... ... ... والعز والعُلا ... قرأها عليه جماعة، فشرحها لهم شرحا مختصرا سماه: «الأمالي المرضية» أوله: «الحمد لله الذي شرف بعلم دينه ....

الذي جدد ابن الجزري (ت٨٣٣هـ) الذي جدد علم القراءات العشر»(٧) علم القراءات في القرن التاسع، وله فيه «النشر في القراءات العشر»(٧)

١) كشف الظنون ص٦٤٨.

٢) مطبوع بتحقيق د: علي حسين البواب - دار المنارة - جدة الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ ؛

٣) مقدمة محقق تحفة الأقران ص ٥ - ١١،٦.

ع) مطبوع متداول . طبع دار الفكر - بيروت - ١٤٠١هـ.

اللطائف ١/١١ كشف الظنون ص١٧١١.

٦) كشف الظنون ص١١٦٣.

المطبوع متداول . طبع دار الفكر - بيروت - وهي مصورة عن طبعة الحاج مصطفى محمد صاحب المكتبة التجارية الكبرى - القاهرة.

و «تحبير التيسير»(۱) و «الدرة المضية في القراءات الثلاث المرضية »(۲) وهي منظومة على وزن الشاطبية أولها:

قل الحمد لله الذي وجده علا ومجده وأسأل عونه وتوسلا ومن مصنفاته «منجد المقرئين»(٣) وهو كتاب نافع مبارك على صغر حجمه .

ه٤) برهان الدين أبوالحسن ابراهيم بن عمر البقاعي (ت ه٨٨هـ) صنف كتاب "الخوابط والإشارات لأجزاء علم القراءات"(٤) أوله: "الحمد لله المؤيد من توسل اليه بلذيذ خطابه ....

العباس أحمد بن اسماعيل الكوراني (ت٨٩٣هـ) صنف «كشف الاسرار عن قراءة الأئمة الأخيار»(ه) وهو شرح على نظم ابن الجزري في القراءات الثلاث الزوائد على العشر قراءة ابن محيصن والأعمش والحسن البصري .

أول الشرح «الحمد لله الذي جعل حملة كتابه مع السفرة الكرام...»

٧٤) شمس الدين أبوعبدالله محمد بن خليل بن محمد الحلبي الشهير بـ«القبابي» (ت٤٩٨هـ) له منظومة في القراءات الأربع عشر إسمها «مجمع السرور والحبور و مطلع الشموس والبدور»(٦).

وفي القرن العاشر الهجري:

٤٨) جلال الدين السيوطي (ت٩١١هـ) صنف «الدر النثير في قراءة ابن كثير»(٧) وله شرح الشاطبية وهو شرح ممزوج(٨).

البعباس أحمد بن محمد القسطلاني (ت٩٢٣هـ) صنف كتاب الطائف الإشارات لفنون القراءات» (٩) وهو كتاب جامع استوعب دقائق هذا

١) مطبوع متداول. له طبعات عديدة منها طبعة بتحقيق وتعليق : عبدالفتاح القاضي ومحمد الصادق القمحاوي . نشردار الوعى بحلب . الطبعة الأولى ١٣٩٢هـ.

٢) مطبوع . وقد أوردها الشيخ علي محمد الضباع ضمن مجموعه المسمى «إتحاف البررة بالمتون العشرة في القراءات والرسم والآي والتجويد» من ص ١١٥-١٦٧.

٢) مطبوع متداول وله طبعات عديدة ، منها طبعة دار الكتب العلمية - بيروت وهي طبعة سقيمة جدا.

كشف الظنون ص١٠٩٠.

٥) كشف الظنون ص١٤٨٦.

٦) إيضاح المكنون ٢/٤٣٤.

٧) كشف الظنون ص٥٧٠.

٨) كشف الظنون ٦٤٨.

٩) طبع الجزء الأول منه بتحقيق عامر السيد عثمان وعبدالصبور شاهين بمصر ضمن مطبوعات المجلس الأعلى للشئون الإسلامية . القاهرة ١٣٩٢هـ.

الفن وقواعده و له "فتح الداني في شرح حرز الأماني"(١) زاد فيه زيادات ابن الجزري مع فوائد كثيرة لاتوجد في غيره.

٥٠) جمال الدين حسين بن على الحصني (ت٩٦٣هـ) صنف «الغاية»(٢) في شرح الشاطبية و «الجوهرة في القراءات العشرة»(٣).

# وفي القرن الحادي عشر الهجري:

(١٥) سلطان بن أحمد بن سلامة بن اسماعيل المزاحي (١) (ت٥٠٠هـ) له كتاب «القراءات الأربع الزائدة على العشر» (٥) و «الجوهر المصون في الأوجه مابين الضحي إلى المفلحون».

٢٥) عبد الرحمن بن أبي القاسم المكناسي (ت١٠٨٦هـ) صنف «الفجر الساطع في شرح الدرر اللوامع في مقرأ الإمام نافع "(٦).

# وفي القرن الثاني عشر الهجري:

"ه) أحمد بن محمد بن أحمد الدمياطي الشهير بـ «البناء» (ت١١٦هـ) صنف كتاب «إتحاف فضلاء البشر بالقراءات الأربع عشر»(٧) وهو كتاب فذ في بابه ويكاد يكون اختصارا لكتاب «لطائف الإشارات» للقسطلاني مع زيادات والله أعلم.

إنه الحسن على النوري(^) الصفاقسي (ت١١١٧هـ) صنف كتاب "غيث النفع في القراءات السبع"(٩) وهو عمدة الطلاب والمقرئين وماجاء بعده فعالة عليه، ومرده إليه وله كتاب "تنبيه الغافلين وإرشاد الجاهلين عما يقع لهم من الخطأ حال تلاوتهم لكتاب الله المبين"(١٠) وهو عمدة الطلاب والمقرئين في فن التجويد.

١) كشف الظنون ص١٢٣٢،٦٤٧.

٢) كشف الظنون ص٦٤٧.

٣) كشف الظنون ص٦٢١.

٤) بتشديد الزاي وفتح الميم نسبة الى منية مزاح من الدقهلية بمصر. الأعلام ١٠٨/٣.

٥) الأعلام ١٠٨/٣ وأشار إلى أماكن وجود هذه المخطوطات.

٦) معجم المؤلفين ٥/١٦٥.

٧) مطبوع بتصحيح على محمد الضباع . دار الندوة الجديدة - بيروت .

٨) وَهم في إيضاح المكنون ١٥٢/٢ فقال : « غيث النفع في القراءات السبع للإمام النووي الحافظ يحي بن شرف الدين الهد.

قلت : لعل سبب هذا الخلط أن رسم كلمة «النوري» قريب من رسم كلمة «النووي» فتصحف عليه والله اعلم.

٩) مطبوع بهامش «سراج القاريء لابن القاصح» نشر دار الفكر بيروت.

١٠) هداية القاري إلى تجويد كلام الباري (ملحق الأعلام) ص٦٩٧.

وفى القرن الثالث عشر الهجري:

هه) مصطفى بن علي بن عمر بن أحمد الميهي من أعيان القرن الثالث عشر صنف كتاب «فتح الكريم الرحمن في تحرير أوجه القرآن» ونص على أنه انتهى منه ضحوة يوم الخميس لاحدى عشرة ليلة بقين من ذي الحجة الحرام إختتام عام ١٢٢٩هـ (١).

ووالد هذا الشيخ «علي بن عمر بن أحمد الميهي» (ت١٢٠٤هـ) معدود من أعيان قراء هذا القرن(٢).

### وفي القرن الرابع عشر الهجري:

70) محمد بن أحمد الشهير بـ «المتولي» (ت١٣١هـ) صنف زهاء أربعين مصنفا في القراءات وغيرها من علوم القرآن كالتجويد والرسم والضبط والفواصل(٣) منها: «الوجوه المسفرة في القراءات الثلاث المتممة للقراءات العشر»(٤) ونظم أحكام قوله تعالى: ﴿آلآن ﴾ (٥) و «الكوكب الدري في قراءة أبي عمرو البصري» نظم فيها ماخالف فيه أبو عمرو البصري حفصا من طريق الشاطبية(١).

٧٥) حسن بن خلف الحسيني (ت١٣٤٢هـ) له «نظم في تحرير مسائل الشاطبية في القراءات السبع»(٧) جرى فيه على وزنها.

هه) إبراهيم بن أحمد بن سليمان المارغني (ت١٣٤هـ) صنف «النجوم الطوالع على الدرر اللوامع في أصل مقرأ الإمام نافع»(٨) ودليل الحيران شرح مورد الظمآن في رسم وضبط القرآن»(٩) و «تنبيه الخلان إلى شرح الإعلان بتكميل مورد الظمآن»(١٠).

١) هداية القاري إلى تجويد كلام الباري ص٧٣٩.

Y) ماسبق ص ٦٨٩ وهو الذي عناه الشيخ سليمان الجمزوري في قوله في متن «تحفة الأطفال»:

سميته بتحفة الأطفال عن شيخنا الميهي ذي الكمال.

انظر تحقة الأطقال مع شرحها بغية الكمال ص ٩٠.

٣) هداية القاري (ملحق الأعلام) ص٧٠٨.

٤) مطبوع ضمن (إتحاف البررة بالمتون العشرة) ص١٦٨-١٦٨.

۵) مطبوع ضمن المجموع السابق ص۱۱۲-۱۱۰.

٢) هداية القاري (ملحق الأعلام) ص٧٠٩.
 ٧) مطبوع مع شرحه «مختصر بلوغ الأمنية» لعلي محمد الضباع في هامش «سراج القاري

لابن القاصح» - دار الفكر - بيروت.

۸) هدایة القاري (ملحق الأعلام) ص۱۳۰.

٩) مطبوع حققه محمد الصادق قمحاوي . مكتبة الكليات الأزهرية .

١٠) مطبوع مع الكتاب السابق .

هذا مجمل ما كان من أمر تدوين القراءات عبر القرون حسب التسلسل التاريخي ؛ لتتضح الصورة الكلية بين يدي الفصول والمباحث التالية - إن شاء الله -.

# الفصل الأول: تدوين القرءات في كتب العلوم الأخرى.

يتحدث هذا الفصل عن الكتابات الأولى في القراءات كيف ظهرت؟ وكيف سارت في ثنايا مدونات العلوم الأخرى؟.

وعليه فإن هذا الفصل يشتمل على المباحث التالية:

المبحث الأول: القراءات في كتب علوم القرآن والتفسير.

المبحث الثاني: القراءات في كتب الحديث.

المبحث الثالث: القراءات في كتب النحو.

وسيتعرض هذا الفصل بصفة عامة لإبراز أهم القضايا التي طرقتها المصنفات في تلك العلوم، والتي من خلالها تظهر صورة من الصور التي نقل بها علم القراءات، وكيفية معالجة بعض قضاياه من خلال ذلك.

وإليك البيان:

المبحث الأول: القراءات في كتب علوم القرآن والتفسير.

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: القراءات في كتب علوم القرآن.

المطلب الثاني: القراءات في كتب التفسير.

المطلب الأول: القراءات في كتب علوم القرآن.

المقصود هنا المصنفات الأولى في علوم القرآن، التي لم تكن شاملة لجميع أنواع علوم القرآن، ولكنها مفردة لنوع واحد فقط، وقد تشتمل على أكثر من نوع دون استيعاب.

وسيعرض هذا المطلب - إن شاء الله - للمواضع التي ورد فيها ذكر القراءات وما يتعلق بها في هذه المصنفات بإيجاز مبرزا أهم القضايا التي طرقتها تلك المصنفات حول القراءات.

ومن الكتب الأولى في علوم القرآن التي تشكل مرحلة التصنيف المفرد لنوع من أنواع علوم القرآن الكتب التالية: ۱ ـ كتاب «فضائل القرآن ومعالمه وآدابه» (۱) لأبي عبيد القاسم بن سلام الهروي البغدادي (۱۰٤-۲۲٤هـ).

يعتبر هذا الكتاب أكبر كتاب أصيل في موضوعه وأشمله (٢) بل هو أول محاولة تطبيقية لتدوين علوم القرآن العظيم بمعناها الشامل (٣) فهو يحتوي بين صفحاته على روايات في فضائل القرآن العظيم بصورة عامة وفضائل السور والآيات وآداب تلاوة القرآن وجمع القرآن والقراءات والقراء من الصحابة والتابعين وتابعيهم، والمنسوخ تلاوة، ومنازل القرآن، وأول ما نزل وآخر مانزل وخواص القرآن العظيم، والاسترقاء به، والمصاحف وكل مايتعلق بما فيها من تنقيطها وتعشيرها ولغات القرآن وغيرها من البحوث (٤).

ومن الأبواب التي تضمنها هذا الكتاب مما له علاقة بالقراءات مايلي: - جملة أبواب قراء القرآن ونعوتهم وأخلاقهم(ه).

منها: باب حامل القرآن وما يجب عليه أن يأخذ به من آداب القرآن، باب ما يستحب لحامل القرآن من أكرام القرآن وتعظيمه وتنزيهه، باب ما يؤمر به حامل القرآن من تلاوته بالقرآن و القيام به في الصلاة، باب مايستحب لقاريء القرآن من الترسل في قراءته و الترتيل و التدبر، باب ما يستحب للقاريء من تحسين القرآن وتزيينه، باب القاريء يصعق من قراءة القرآن ومن كره ذلك وعابه.

- جماع أحاديث القرآن وايثاره في كتابه وتأليفه واقامة حروفه(٦).

منها: باب تأليف القرآن وجمعه ومواضع حروفه وسوره، باب الزوائد من الحروف التي خالف فيها الخط في القرآن، باب ما رفع من القرآن بعد نزوله ولم يثبت في المصاحف، باب حروف القرآن التي اختلفت فيها مصاحف أهل الحجاز وأهل العراق.. وهي إثنا عشر حرفا، هذه الحروف التي اختلفت

١) حققه لنيل درجة الماجستير الطالب محمد تجاني جوهري جامعة الملك عبدالعزيز بمكة (أم القرى حاليا) كلية الشريعة والدراسات الاسلامية - قسم الدراسات العليا شعبة الكتاب والسنة عام ١٣٩٣هـ.

ثم رأيته مؤخرا مطبوعا بتحقيق وهبي سليمان غاوجي - طبع دار الكتب العلمية - الطبعة الأولى١٤١١هـ.

٢) مقدمة تحقيق كتاب «فضائل القرآن» لأبي عبيد ص٦٤.

٣) ما سبق ص٩١٠.

٤) ما سبق ص٦٤.

٥) فضائل القرآن لأبي عبيد ص٤٩ - ١٤٦ وتضمن هذا القسم ثلاثة وعشرين بابا.

٦) ما سبق ص٢١٣-٣٦٣ وتضمن هذا القسم خمسة عشر باباً.

فيها مصاحف أهل الشام وأهل العراق وقد وافقت أهل الحجاز في بعض وفارقت بعضا باب لغات القرآن وأي العرب نزل القرآن عليه بلغته، باب إعراب القرآن وما يستحب للقاريء من ذلك وما يؤمر به، المراء في القرآن والاختلاف في وجوهها وما في ذلك من التغليظ والكراهه.

- جماع أبواب المصاحف وما جاء فيها وما يؤمر به وينهيى عنه ١٠).

منها: باب بيع المصاحف ومافيه من الرخصة والكراهة، باب نقط المصحف وما فيه من الرخصة والكراهة، باب تعشير المصاحف وفواتح السور ورؤوس الآي، باب تزيين المصاحف وحليتها بالذهب والفضة.

#### قلت: ويلاحظ مايلى:

- (۱) أن هذا الكتاب احتوى على جملة كبيرة من المباحث المتعلقة بعلم القراءات ، بله القراءات الكثيرة التي أوردها أو أشار إليها.
- (٢) أنه تضمن جملة كبيرة من القراءات المخالفة لرسم المصحف العثماني.
- (٣) أن الأحاديث والآثار التي يوردها أبوعبيد في كتابه هذا جميعها مسندة، ومنها المقبول والمردود.
- (٤) تضمن الكتاب آراء أبي عبيد في كثير من المسائل من ذلك ما اختاره بالنسبة للقراءة الشاذة ومنزلتها في التفسير.
- (ه) أن القراءات في هذا الكتاب برزت بروزا ظاهرا ولا غرو فإن لأبي عبيد مصنفا فيها.

٢ - كتاب «تأويل مشكل القرآن» لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة
 (ت٢٧٦هـ) وهو يتعلق بنوع المحكم و المتشابه من القرآن العظيم(٢).

تضمن هذا الكتاب مباحث في الذب عن القراءات، والرد على الطاعنين في القرآن العظيم من جهتها؛ إذ نجد ابن قتيبة رحمه الله تعالى يعقد بعد المقدمة العنوان التالي: «الحكاية عن الطاعنين»(٣) أورد فيه طعون هؤلاء في القرآن العظيم مصدرا ذلك باحتجاجهم بقوله تعالى: ﴿وَلَو

١) فضائل القرآن لأبي عبيد ص ٣٦٤-٣٧٧ ويتضمن هذا القسم ستة أبواب.

٢) سبقه في هذا الاتجاه قطرب (ت٢٠٦هـ) فقد ذكر في مصنفاته كتاب «الرد على الملحدين في متشابه القرآن» أو «فيما سأل عنه الملحدون من آي القرآن».
 النديم ص٧٥،٥٧٠.

٣) تأويل مشكل القرآن ص٢٤.

كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيرِ اللّه لَوَجَدُوا فِيهِ أَخْتِلافاً كَثِيراً ﴿ النساء: ٨٢، وبقوله تبارك وتعالى: ﴿ لا يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَينِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِه ﴾ فصلت: ٤٢.

وحكى قولهم: وجدنا الصحابة - رضي الله عنهم - ومن بعدهم يختلفون في الحرف من القراءات مما يخالف بعضه بعضا والقراء يختلفون؛ فهذا يرفع ما ينصبه ذاك، وذاك يخفض مايرفعه هذا، وأنتم تزعمون أن هذا كله كلام رب العالمين، فأي شيء بعد هذا الاختلاف؟.

وبعد إيراده لشبههم وجميع مالديهم في ذلك، عقد بابا عنوانه: "باب الرد عليهم في وجوه القراءات"(١) رد فيه عليهم وبسط قلمه وتفنن في ذلك و أبدع فيه ماشاء الله له أن يبدع وأبرز علمه ودرايته رحمه الله، وتحدث أثناء ذلك عن الأحرف السبعة والخلاف فيها.

ثم عقد بابا عنوانه: "ما أدعى على القرآن من اللحن"(٢) رد فيه على هؤلاء الملحدين شبههم في ذلك، وزيَّفَهَا، وأظهر عوار قولهم وفضح باطلهم، جزاه الله خيرا.

#### ويلاحظ مايلي:

(۱) أن الحديث عن القراءات عند ابن قتيبة في كتابه هذا اتخذ سبيلا غير ذاك السبيل الذي رأيناه عند أبي عبيد رحمه الله تعالى؛ إذ أن ابن قتيبة تعرض للقراءات من جهة الذب عنها وما يتعلق بالابانة عن معانيها من جهة تنوعها وما وجهه الملحدون من الطعون في القرآن العظيم عن طريقها.

(٢) أن إيراده للقراءات يختلف عن طريقة أبي عبيد؛ فأن ابن قتيبة الايسوق سندا لما يذكر من القراءات بَلْهُ الأحاديث والآثار إلا نادرا.

(٣) يؤخذ على ابن قتيبة في هذا الكتاب تلحينه لبعض القراءات، ورميه حمزة من القراء بالتخليط والاضطراب(٣) وهذا مما لا يسلم له(٤).

١) تأويل مشكل القرآن ص٣٣.

۲) ماسىق ٥٠ .

٣) تأويل مشكل القرآن ص١،٥٨٨- ٢٤.

قال ابن قتیبة: « منهم (أي القراء) رجل ستر الله علیه عند العوام بالصلاح، وقربه من القلوب بالدین، لم أر فیمن تتبعت وجوه قراءته أكثر تخلیطا، ولا أشد اضطرابا منه...»
 منه...»

قال ابن مطرف الكناني في كتابه «القرطين» ٢/١٥-١٦ الذي جمع فيه بين كتابي ابن قتيبة: «تأويل مشكل القرآن» و «تفسير غريب القرآن» بعد إيراده كلاما لابن قتيبة قبل هذا: «وباقي هذا الباب لم أكتبه لما فيه من الطعن على حمزة رحمة الله عليه، وكان أورع أهل زمانه مع خلو باقي الباب من فائدة الهدا.

وصنف أبو القاسم عبدالله بن محمد العكبري (ت١٠هـ) كتابا في الانتصار لحمزة

سماه: «الانتصار لحمزة فيما نسبه إليه ابن قتيبة في مشكل القرآن» ذكر هذا الكتاب في كشف الظنون ١٧٣/١ ولم أقف عليه.

قلت: يلاحظ مايلى:

(أ) أن ما صدر من بعض أهل العلم من الطعن في بعض القراءات إنما صدر عنهم الأحد سببين - عندي - :

الأول : عدم ثبوت القراءة لديهم بأسانيد صحيحة إذ قد تشتهر قراءة لدى جماعة في مكان لم تبلغ درجة القبول بله الاشتهار عند غيرهم، وهذا أمر أشار اليه ابن تيمية رحمه الله في مجموع الفتاوي ٣٩٢/١٣ـ٣٩٤.

الثاني : ثبوتها لديهم بأسانيد صحيحة، لكن قام لديهم ما يعارضها باجتهادهم، فيغلب على ظنهم وقوع الوهم والخطأ في القراءة عن طريق من نقلت عنه.

وملاحظة هذين الأمرين تبريء ابن قتيبة وغيره من أهل العلم من تهمة قصد الطعن في القراءات المتواترة والله أعلم.

(ب) أن ابن قتيبة سُبِق فيما ذهب إليه كما أشار إلى ذلك هو نفسه في كتابه «تأويل مشكل القرآن» ص ٢٠ والحال في الطعن ممن سبق ابن قتيبة كالحال في الطعن منه يحمل على ما ذكرته .

(ج) أن ما ذكره ابن قتيبة من عيب قراءة حمزة مردّه غالبا إلى الرواة عن حمزة؛ حيث ذُكّر أهلُ العلم أن الرواة عن حمزة بالغوا وأفرطوا، ولم يضبطوا عنه، و ما آفة الأخبار إلا رواتها.

قال ابن مجاهد رحمه الله: «حدثني علي بن الحسن قال: قال محمد بن الهيثم: «واحتج من عاب قراءة حمزة بعبدالله ابن ادريس أنه طعن فيها، وإنما كان سبب هذا أن رجلا ممن قرأ على سليم - أضبط أصحاب حمزة - حضر مجلس ابن ادريس عبدالله فقرأ، فسمع ابن ادريس الفاظا فيها إفراط في المد والهمز وغير ذلك من التكلف المكروه، فكره ذلك ابن ادريس وطعن فيه.

قال محمد (ابن الهيثم): وهذا الطريق عندنا مكروه مذموم وقد كان حمزة يكره هذا وينهى عنه، وكذلك من أتقن القراءة من أصحابه الهد. كتاب «السبعة» ص٧٦-٧٧.

قال ابن الجزري: «أما كراهته (يعني: حمزة) الإفراط في ذلك فقد رُوِّينا عنه من طرق أنه كان يقول لمن يفرط عليه في المد والهمز: «لاتفعل أما علمت أن ما كان فوق البياض فهو برص، وما كان فوق الجعودة فهو قطط، وما كان فوق القراءة فليس بقراءة النهاية ٢٦٣/١.

ومما يؤكد وقوع الوهم من الرواة عن حمزة وليس منه وأن ما أنكره أهل العلم على قراءة حمزة ليس منها إنما من وهم النقلة، مما يؤكد هذا ما ذكره ابن الجزري من أن بعض المتأخرين من شراح الشاطبية ذكر أشياء في وقف حمزة مما حاصله إن صح سنده أن يكون لا وجه له، أو ورد بسند ضعيف.

قال ابن الجزري معقبا على ذلك : «مع أني تتبعت ذلك فلم أجده منصوصا لحمزة لا بطريق صحيحة ولا ضعيفة الهد. النشر ١٦/١-١٧.

وينظر حول الرد على من طعن في قراءة حمزة : «السبعة» ٧١-٧٧ «جمال القراء» ٢/١٧١-٤٧١ «المرشد الوجيز» ص٢١٢-٢١٣ «غاية النهاية» ٢٦٣/١.

القراءات في تفسير القرآن العظيم، ولعل ذلك يظهر جليا في كتابه «تفسير غريب القرآن» وسيأتي الحديث عنه - إن شاء الله -.

" - كتاب "فضائل القرآن وما انزل من القرآن بمكة وما نزل بالمدينة الأبي عبد الله محمد بن أيوب بن يحي بن الضريس (١).

اشتمل هذا الكتاب على أبواب تتعلق بفضل تعليم القرآن وتلاوته وتعشير المصحف، ونحو ذلك.

وهذه الأبواب هي التالية:

باب الرجل يمر بآية تخويف ورحمة فيسأل أويتعوذ (٢) باب ما يقرأ به الأعرابي الجاهل بالقرآن (٣) باب ما قالوا في الماهر بالقرآن (٤) باب فيمن كره التعشير في المصحف (٥) باب الرجل إذا ختم القرآن ما يصنع (٦) باب ما قيل في فضل الألف واللام من القرآن (٧) باب فيمن قال القرآن يشفع لصاحبه يوم القيامة (٨) باب يقال لصاحب القرآن اقرأ وأرقه، باب في فضل من تعلم القرآن وعلمه (٩).

هذا غير الأبواب المتعلقة بفضائل السور، والمتعلقة بنزول القرآن العظيم.

ويلاحظ: أن هذا الكتاب لم يتعرض للقراءات إلا من جهة ما يتعلق بفضل قراءة القرآن العظيم، ومن جهة كتابة المصحف وتعشيره فقط، وهو لايورد شيئا إلا بالسند، وفيما أورد المقبول والمردود.

٤ - كتاب "فضائل القرآن وما جاء فيه من الفضل، وفي كم يقرأ، والسنة في ذلك لأبي بكر جعفر بن محمد بن الحسن الفريابي(١٠).

١) البجلي الرازي أبوعبدالله من حفاظ الحديث مات بالري سنة ٢٩٤هـ. الأعلام ٢٦/٦.

٢) فضائل القرآن لابن الضريس ص٦٦٠.

۳) ماسبق ص۸۶.

٤) ماسبق ص٨١.

٥) ماسبق ص٨٤.

٦) ماسبق ص۸۸.

۷) ماسبق ص۹۱۰.۸) ماسبق ص۱۰٤.

۹) ماسبق ص۱۳۲.

بعفر بن محمدأبوبكر الفريابي قاض من العلماء بالحديث تركي الأصل من أهل فرياب (من ضواحي بلخ) حدَّث بمصر وبغداد ورحل رحلة واسعة (۲۰۷-۳۰۱هـ).
 الأعلام ۱۲۷/۲.

تضمن الموجود من هذا الكتاب أبوابا حول فضل قراءة القرآن وترتيله كما يأتى:

باب في فضل القرآن وقراءته (۱) باب فضل القرآن والاستماع وتعاهد القرآن (۲) باب ختم القرآن وما جاء فيه (۳) باب الوقف في قراءة القرآن ، والجمع في السور وكيف كانت قراءة رسول الله ولي وترتيله وفي كم يقرأ القرآن والسنة في ذلك (٤) باب النظر في المصحف (٥) باب ما جاء في تعاهد القرآن عن النبي ولي (٢).

هذا عدا بعض الأبواب المتعلقة بفضائل السور.

#### ويلاحظ:

- (۱) أن هذه الأبواب لم تتعرض مباشرة لموضوع القراءات، إلا أن الناظر يجد كلمة: «الوقف في قراءة القرآن» وهي تشير إلى علم الوقف والابتداء في قراءة القرآن العظيم وهو أحد العلوم السبعة التي هي وسائل لعلم القراءات(٧).
- (٢) أنه لم يسق شيئا من الروايات إلا بالسند وفيما أورده المقبول والمردود .
  - (٣) أن الموجود من هذا الكتاب لايشمل جميع الكتاب.

ه ـ كتاب «المصاحف» لأبي بكر عبدالله بن سليمان بن الأشعث السحستاني (ت٣٠٦هـ).

تضمن هذا الكتاب نصوصا كثيرة، تتعلق بالقراءات، وبرسم المصحف، وبكتابته، وهو يعد من أهم المصنفات في بابه؛ فقد نقل إلينا نصوصا عزيزة

١) فضائل القرآن للفريابي ص١٠٩.

۲) ماسبق ص۱۹۷.

ما سبق ص۱۸۹.

ما سبق ص ۲۰۰۰.

٥) ماسبق ص۲۲۹.

۲۳۳ ماسبق ص۲۳۳.

٧) وباقي العلوم السبعة التي هي وسائل لعلم القراءات:

<sup>(</sup>أ) علم العربية. (ب) علم التجويد وهو معرفة مخارج الحروف وصفاتها. (ج) علم الرسم (رسم المصحف). (د) علم الفواصل وهو معرفة عدد الآيات. (هـ) علم الأسانيد وهوالطرق الموصلة إلى القرآن العظيم، وهو من أهم العلوم إذ الأصل في القراءات النقل فالقراءة سنة متبعة. (و) علم الإبتداء والختم وهو الاستعادة والتكبير ومتعلقاتها. غيث النفع ص٢١-٢٢.

تتعلق بالقرآن من جهة جمعه وترتيبه واختلاف مصاحف الصحابة(١) مما يجعله بحق فريدا بين الكتب المصنفة في هذا المجال.

فمن أبوابه:

باب اختلاف مصاحف الأمصار التي نسخت من الإمام(٢) باب اختلاف مصاحف الصحابة(٣) حيث أورد ما يتعلق بمصحف عمر بن الخطاب وعلي بن أبي طالب وأبي بن كعب وعبد الله بن مسعود وعبد الله بن عباس وعبد الله بن الزبير وعبد الله بن عمرو بن العاص ومصحف عائشة وأم سلمة(٤) رضي الله عنهم وأرضاهم جميعا.

ثم ذكر اختلاف مصاحف التابعين(٥) فذكر مصحف عبيد بن عمير الليثي وعطاء بن أبي رباح وعكرمة ومجاهد(١) وسعيد بن جبير والأسود بن يزيد وعلقمة بن قيس ومحمد بن أبي موسى وحطان بن عبد الله الرقاشي(٧) وصالح بن كيسان(٨) وطلحة بن مصرف(٩) وسليمان بن مهر ان الأعمش.

وقد تضمن هذا الباب الكثير مما يتعلق برسم المصحف وترتيبه.

ومن العناوين في كتاب: «المصاحف» ما اجتمع عليه كتاب المصاحف(١٠) ماكتب في المصاحف على غير الخط(١١) باب ماغير الحجاج في مصحف عثمان(١٢).

١) سبقه في هذا الاتجاه الكسائي (ت١٨٩هـ) حيث صنف كتاب: «اختلاف مصاحف أهل المدينة وأهل الكوفة وأهل البصرة والشام في المصاحف». فهرست ابن النديم ص٤٥.

٢) المصاحف لابن أبي داود ص٤٩.

ماسبق ص ۲۰.

<sup>3)</sup> هند بنت أبي أمية بن المغيرة بن عبدالله بن عمرو بن مخزوم المخزومية، أم سلمة أم المؤمنين، تزوجها رسول الله عليه سنة أربع وقيل: ثلاث ماتت سنة ٢٦هـ وقيل ١١٠هـ وقيل قبل ذلك، والأول أصح. «التقريب» ص٤٥٤.

٥) المصاحف لابن أبي داود ص٩٨.

٦) مجاهد بن جبر أبو الحجاج المكي، أحد الأعلام من التابعين والأئمة المفسرين مات سنة ١٠١هـ وقيل:١٠١هـ وقيل:١٠١هـ.

حطان بن عبدالله الرقاشي ويقال : السدوسي كبير القدر صاحب زهد وورع و علم مات سنة نيف وسبعين قاله الذهبى تخمينا . عاية النهاية ٢٥٣/١ .

مالح بن كيسان المدني أبو محمد أو أبو الحارث، مؤدب ولد عمر بن عبدالعزيز ثقة ثبت فقيه مات بعد سنة ثلاثين ومئة أو بعد أربعين ومئة.

٩) طلحة بن مصرف بن عمرو بن كعب أبو محمد ويقال : أبوعبدالله الهمداني اليامي الكوفي تابعي كبير كان يسمى سيد القراء مات سنة ١١٢هـ. غاية النهاية ٢/٣٤٣.

١٠) المصاّحف لّابن أبي داود ص١١٧.

۱۱) ماسبق ص ۱۲۸.

۱۲) ماسبق ص۱۳۰.

باب كتابة المصاحف، أخذ الأجرة على كتابة المصاحف(١) تعظيم المصاحف(١) المصاحف(١) المصاحف(١) كتابة الفواتح والعدد في المصاحف(١) كتابة العواشر في المصاحف(٥) باب نقط المصاحف(٦) بيع المصاحف وشراؤها(٧) وغير ذلك.

ويلاحظ: أن في ما أورده ابن أبي داود في كتابه هذا المقبول والمردود، ولا ضير عليه في هذا، إذ لم يسق شيئا إلا بالسند فقد برئت عهدته من ذلك، ومن أسند لك فقد أحالك (٨) والله أعلم.

٦ - كتاب «أخلاق أهل القرآن» لأبي بكر محمد بن الحسين الآجري(٩).

موضوع هذا الكتاب في عنوانه، وهو يمس جانبا مهما في القراءات (أعني: ما يتعلق بآداب القاريء والمقريء) وهو يتضمن ثمانية أبواب الشتملت على أربعة وستين نصا ما بين مرفوع و موقوف و مقطوع (١٠)

 جرى المحدثون في القرون الأولى على رواية مايقع في روايتهم في الموضوع الذين هم بصدد التصنيف فيه، دون تحري للمقبول منه - إلا من اشترط منهم ذلك -.

والسر في ذلك - كما نبه أهل العلم - أنهم كانوا لايروون شيئا إلا بإسناد وكان ذكر الإسناد من جملة البيان عندهم، إذ يحيلون الناظر على الكشف عن السند، وكانوا يرون ذمتهم تبرأ بذلك.

وهذا يلاحظ في مصنفات أبي نعيم الأصبهاني والطبراني وابن أبي داود والطبري وغيرهم.

أما في هذه الأعصار فإن الذمة لاتبرأ برواية المردود دون بيان لضعفه ورده، لعدم الأمن من المحذور، إذ تقاصرت علوم أكثر الناس عن معرفة الإسناد ومراتب الحديث والله أعلم. أنظر: التبصرة والتذكرة ١٧٢/١ فتح المغيث للسخاوي ٢٥٤/١.

٩) فقيه شافعي محدث نسبته إلى آجر من قرى بغداد (ت٣٦٠هـ). الأعلام ٢/٧٩؛

١٠) المرفوع : هو ما أضيف إلى رسول الله بَلِي خاصة ولايقع مطلقه على غير ذلك. الموقوف : مايروى عن الصحابة رضي الله عنهم من أقوالهم وأفعالهم ونحوها،

المقطوع وهو غير المنقطع، وهو ما جاء عن التابعين موقوفا عليهم من أقوالهم أو أفعالهم ولم يتجاوز به إلى الصحابة رضوان الله عليهم . مقدمة ابن الصلاح

١) المصاحف لابن أبي داود ص١٤٥.

۲) ماسيق ص ۱۵۱.

٣) ماسبق ص١٥١.

٤) ماسبق ١٥٣.

۵) ماسبق ص۱۵۹.

۲) ما سبق ص۱۵۸. ۷۷ ، - -

۷) ماسبق ص۱۷۱.

واشتملت المقدمة عل ستة نصوص، فصار مجموع مافي الكتاب تسعين نصا(١) أما الأبواب فهي التالية:

باب فضل حملة القرآن(۲) باب فضل من تعلم القرآن وعلمه(۳) باب فضل الإجتماع في المسجد لدرس القرآن(٤) باب ذكر أخلاق أهل القرآن(٥) باب أخلاق من قرأ القرآن لايريد به إلا الله عزوجل(٦) باب ذكر أخلاق المقريء إذا جلس يقرأ ويلقن لله عزوجل، ماذا ينبغي له أن يتخلق به(٧) باب ذكر أخلاق من يقرأ على المقريء(٨) باب آداب القراء عند تلاوتهم القرآن مما لاينبغي لهم جهله(٩).

ويلاحظ: أن الحال في النصوص الواردة في هذا الكتاب كالحال في النصوص الواردة في كتاب ابن أبي داود «المصاحف» والكتاب مع كونه يلمس جانبا مهما في القراءات، بيد أنه يخلو من نصوص تتعلق بأداء كلمات القرآن أو رسم المصحف والله أعلم.

٧ ـ كتاب «الإبانة عن معاني القراءات» لمكي بن أبي طالب القيسي (ت٤٣٧هـ).

يتحدث هذا الكتاب(١٠) عن حديث «أنزل القرآن على سبعة أحرف»(١١) فاشتمل على بيان صلة القراءات السبعة بالأحرف السبعة، وعن إشتمال المصاحف العثمانية على جميع الأحرف السبعة أو أحدها فقط، أو

ص ۱ ٤-۳٤ .

اعتمدت في هذه العدة على الطبعة التي حققها محمد عمرو بن عبداللطيف بإشراف المكتب السلفي لتحقيق التراث - دارالكتب العلمية - بيروت الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.

٢) أخلاق أهل القرآن صه٤.

۳) ماسبق ص٦١.

٤) ماسبق ص٦٩.

٥) ماسبق ص٧٧.

٦) ماسبق ص ٨٧.

٧) ماسبق ص١١١.

۸) ماسبق ص۱۳۵.

٩) ماسبق ص ١٤٥.

١٠) قال مكي بن أبي طالب في مقدمة كتاب «الإبانة»: «هذا كتاب أبين فيه - إن شاء الله - معاني القراءات وكيفيتها ومايجب أن نعتقد فيها، مع مايتصل بذلك من فوائدها وغرائب معانيها وما علمت أن أحدا تقدمني إلى مثل كتابي هذا فيما جمعت وبينت فيه، أعظم الله عليه الأجر، وأكمل به الذخر، وجعله لوجهه خالصا ولا جعله رياء ولا سمعة الهد. الإبانة ص٣١-٣٢.

١١) الإبانة ص ٣٣.

مايحتمله الرسم منها مبينا الخلاف في ذلك(١) كما تحدث عن أقسام القراءات من جهة القبول(٢) وعن جمع القرآن وسببه وكيفيته(٣) وبين السبب - من وجهة نظره - في اشتهار القراء السبعة دون من هو فوقهم، والسبب في جعلهم سبعة(٤) ثم ذكر من جمع القرآن على عهد النبي عَلِينَةٍ (٥) وختم كتابه بالتمثيل لاختلاف القراء في سورة الفاتحة مما هو جزء من الأحرف السبعة(٢).

والواقع أن مكي رحمه الله استوعب الحديث عن الموضوع وبرع فيه ووفق فيه أيما توفيق، ولم يخل كتابه من لفتات جديدة بديعة، ونظرات ثاقبة في الموضوع مما جعل كتابه بحق معتمد دارسي القراءات والمشتغلين بالدراسات القرآنية(٧).

ويلاحظ: أن كتاب مكي جاء متخصصا في مباحث القراءات يتحدث عنه بصورة واضحة، ارتسمت لديه حقيقة العلم وهيئته ويحتاجه كل من يطالع علم القراءات، ويريد فهم خلفياته.

ولا غرو في ذلك فإن مكي بن أبي طالب له كتاب في القراءات السبعة اسمه «التبصرة» كما أن له كتابا في توجيه القراءات وكتابا في إعراب مشكل القرآن يأتي العيث عنهما -إن شاء الله -.

١) الإيانة ص٣٨-٤٩.

۲) ماسبق ص۷٥-۲۳.

٣) ماسيق ص٦٤.

٤) ماسبق ص١٠٢.

٥) ماسبق ص١٠٤.

٦) ماسبق ص١٣١.

٧) مقدمة تحقيق «الابانة» ص٢٢.

وبعد هذه الجولة في بعض المصنفات المفردة لنوع من أنواع علوم القرآن والتي تشكل المراحل الأولى في تدوين علوم القرآن يلاحظ التالي:

(۱) أن القراءات شغلت حيزا لايستهان به في المصنفات الأولى في علوم القرآن وحق للقراءات أن تحظى بهذا الاهتمام لما لها من صلة مباشرة بالقرآن العظيم.

(٢) أن صور الإهتمام بالقراءات تنوعت، ولم تقتصر على جانب فرش الحروف وكيفية الأداء، مما أثرى المباحث المتعلقة بهذا العلم إثراء ظاهرا.

(٣) أن علم القراءات متداخل مع أنواع من علوم القرآن فهو يتداخل مع علم نزول القرآن، وعلم فواصل القرآن، وعلم متشابه القرآن، وعلم رسم القرآن، وعلم فضائل القرآن، وعلم آداب تلاوته، وأنواع أخرى.

ولعل من أبرز تشابك القراءات مع علوم القرآن، هو تداخلها مع علم التفسير؛ فكيف كانت صورة هذا التداخل بين القراءات والتفسير في المدونات الأولى في التفسير؟.

هذا موضوع المطلب التالي - إن شاء الله - .

المطلب الثاني: القراءات في كتب التفسير.

لقد دونت جملة من النصوص المتعلقة بالقراءات في ثنايا المصنفات الأولى في التفسير؛ إذ أن اهم العناصر المرجوع إليها في تفسير القرآن العظيم بالإضافة إلى الروايات الواردة عنصرين يتصلان مباشرة باللفظ القرآنى، هما:

- (١) عنصر القراءة.
- (٢) عنصر الإعراب.

وكان المفسرون الأولون مأخوذين بلزوم الالتفات إلى القراءات والاعتماد عليها، حتى أن رجحان قراءة من القراءتين يرجح أحد المعنيين المفروضين في تفسير الآية، وأن رجحان أحد المعنيين قد يرجح أيضا إحدى القراءتين على الأخرى، فكان عنصر القراءة الذي دخل في تفاسير القرن الثاني إستمدادا لقضايا منقولة من علم القراءات أستخدمت في إيضاح المعاني وتقريرها().

والمقصود هنا إستعراض بعض الكتب المصنفة في قرون الإسلام الأولى لتفسير القرآن العظيم، لمعرفة مدى ما نقلته في ثناياها من نصوص تتعلق بالقراءات وكيفية تناولها فيها و إهتمامها بها غاية الإهتمام.

ومن هذه الكتب:

١ - كتاب التفسير لسفيان بن سعيد الثوري(٢).
 من أول المصنفات في تفسير القرآن العظيم(٣).

يتضمن هذا الكتاب بضعا وستين نصا في القراءات(٤) ومن الأمور

١) التفسير ورجاله ص٢٢-٢٥.

٢) سفيان الثوري هو سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري أبوعبدالله الكوفي إمام كبير أحد
 الأعلام علما وعملا، توفي سنة ١٦١هـ بالبصرة. غاية النهاية ٣٠٨/١.

٣) من الكتب المؤلفة في الموضوع كتاب «سفيان الثوري وأثره في التفسير» لهاشم المشهداني - دار الكتب للطباعة - بغداد - الطبعة الأولى ١٤٠١هـ.

ك) هذا حسب إحصائي الخاص من خلال «تفسير سفيان الثوري» المطبوع بتحقيق إمتياز عرشي، خلافا لما ذكره صاحب كتاب «سفيان الثوري وأثره في التفسير» ص٢٨٦-٢٨٧ حيث قال: «أورد الثوري ١٣٢ رواية في القراءات في تفسيره، و ٥٠ رواية في القراءات نقلتها عنه المصادر الأخرى غير كتابه في التفسير» الهـ بتصرف.

قلت : ويغلب على ظني أن العدة أنعكست عليه؛ فما عده في كتاب التفسير هو من

## الدفتة للنظر مايأتى:

- (۱) إهتمامه بقراءة عبد الله بن مسعود، ويعبر عنها تارة بقوله: «كان أصحاب عبد الله يقرؤنها.. (۱) أو يقول: «في قراءة عبد الله.. (۲).
- (٢) انفراده في مواضع بنقل قراءات عن عبدالله بن مسعود لم ينقلها عنه غيره(٣).
- (٣) نقله قراءات عن عبدالله بن عباس(٤) وعن مجاهد(٥) وعن غيرهما(٢) ولكنها قليلة بالنسبة لما ينقله عن ابن مسعود.
- (٤) وقفت له على نص وجه فيه معنى الآية باختلاف القراءات في قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَيَ الفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَقَاماً وأحْسَنُ نَدِيًا ﴿ مريم ٢٣٠.

قال سفيان الثوري بمن قرأها: ﴿ خَيْرٌ مُقَاماً ﴾ (يعني: بضم الميم) فإنّما يعني: مقامه الذي يقيم فيه الدهر، والذي يقرأها ﴿ خَيْرٌ مَقَاماً ﴾ (يعني: بفتح الميم) فإنما يعني المقامة التي يقيم فيها اله (٧).

۲ ـ كتاب «معاني القرآن» لأبي زكريا يحي بن زياد الفراء (ت٢٠٧هـ).

يهتم هذا الكتاب ببيان معاني المشكل من الآيات وبتوجيه القراءات

حق عدة المصادر الأخرى، وما عده في المصادر الأخرى حقه كتاب التفسير والله أعلم.

٢) نبه على ذلك الأستاذ: إمتياز عرشي في تحقيقه لتفسيرالثوري في مواضع منها في هامش ص٤٤.

٤) تفسير الثوري ص٥٦،٥٦،٨١،٧٢٠ ٢٢٤،١٨٤،١٣٠،١٢٠،٨١٠

٥) ماسبق ص٢١٨،٧١.

٢) كقوله في تفسيره ص٤١: «كان أصحاب رسول الله عَلِيْكُ يقرأون..» وكقوله ص٧٦ :
 «قرأ الأسود (يعني ابن يزيد)..» ونقل ص١٨٤ قراءة عن أنس، ونقل ص٨٢ قراءة عن أبي عبدالرحمن السلمي.

۷) تفسير الثوري ص١٨٨.

ويلاحظ : أن هذا الاتجاه من سفيان (أعني: توجيهه لمعنى الآية على القراءاتين) قد سبقه إليه بعض التابعين كقتادة وغيره، وقد أشار إلى ذلك السيوطي في «الإتقان» (أبوالفضل) ١٩٢٤-١٩٢٤.

اهتماما بينا، ويحتفل بالشاهد القرآني على القاعدة النحوية أكثر من احتفاله بالشاهد الشعري، فتراه يقول: «الكتاب (يعني: القرآن) أعرب و أقوى في الحجة من الشعر»اهـ (١).

# ويلاحظ الناظر في كتاب الفراء الأمور التالية:

- (۱) أنه يشير غالبا إلى القراءات بصيغ مختلفة لا يصرح فيها صراحة باسم صاحب القراءة كقوله: «قرأ بعضهم..» (۲) و «قرأ بعض القراء..»(۳) و «اجتمع القراء..»(٤) و «قرأت القراء..»(٥) و «قرأ بعض أهل المدينة..»(٢).
- (۲) أنه يعين أحيانا أسماء بعض القراء كتصريحه مثلا بقراءة عبد الله بن مسعود (۷) و أبي بن كعب (۸) و عاصم (۹) ويحي بن وثاب (۱۰) وعبد الله بن عباس (۱۱) و حمزة (۱۲) و الحسن البصري (۱۳).
  - (٣) أنه يهتم بتوجيه القراءات نحويا وتفسيريا(١٤).
- (٤) أنه مع احتفاله بالشاهد القرآني قد طعن في بعض القراءات كقوله: "وقد خفض الياء من قوله: ﴿... بِمُصَرِخي ﴾ [إبراهيم:٢٢] الأعمش ويحي بن وثاب جميعا، حدثني القاسم بن معن عن الأعمش عن يحي أنه خفض

١) معاني القرآن للفراء ١٤/١.

ولذلك يُعَدُ الفراء من الأوائل الذين نادوا به أن القرآن أولى مما سواه عند تقعيد قواعد النحو» «نظرية النحو القرآني» ص٣٨.

والفراء هو يحي بن زياد بن عبدالله بن منصور أبوزكريا الأسلمي النحوي الكوفي المعروف بـ «الفراء» شيخ النحاة توفي سنة ٢٠٧هـ. غاية النهاية ٢/١٧٣.

٢) معاني القرآن للفراء ٨٣،١٩/١.

٤) ما سبق ٣/١...

٥) ماسبق ۸۳،۷۷،۱۷،۹/۱ ماسبق

٦) ما سبق ١/ه٧٠...

٧) معاني القرآن للفراء ٢/١١،٣١/١ه،٥٥،٥٩،٢٠،٧٥،٧٥،٧٥،٧٥،٠٠ . .

٨) ما سبق ٧٣،٤٣/١. . .

٩) ما سبق ١٣،٩/١...

۱۰) ما سبق ۷۸ ...

۱۱) ما سبق ۱/۱۲،۵۷ . . .

۱۲) ما سبق ۲۰۱۱. .

۱۳) ما سبق۱/۲۶/۱...

١٤) هذا ظاهر في الكتاب - معاني القرآن للفراء - جميعه، من ذلك ٢/١،٥،١،١،١٢،١٠. .

الياء.

قال الفراء: "ولعلها من وهم القراء طبقة يحي فإنه قل من سلم منهم من الوهم، ولعله ظن أن الباء في ﴿... بمصرخي ﴾ خافضة للحرف كله، والياء من المتكلم خارجة من ذلك الهـ(١).

قلت: وهذه القراءة التي وهمها الفراء رحمه الله هي قراءة حمزة (٢) ويظهر - والله أعلم - أن توهيم الفراء لهذه القراءة ولغيرها يدور حول أحد سببين:

الأول: عدم ثبوتها لديه.

الثاني : ثبوتها لديه مع قيام مانع عنده من قبولها .

ومما تجدر ملاحظته هنا أنه لايوجد مايدل على تواتر هذا الحرف عنده؛ وبالتالى لا يقال: إنه رد قراءة متواترة عنده والله اعلم.

٣ ـ كتاب «معاني القرآن» لسعيد بن مسعدة البلخي (الأخفش)(٣).

درس الأخفش في كتابه القرآن العظيم لغة ونحوا وقراءة ما أمكنته السبيل إلى ذلك؛ فكانت القراءات القرآنية ركنا من أركان مصنفه، شأنه في ذلك شأن غيره ممن درس القرآن العظيم.

ومجمل ما يلاحظه الناظر في كتاب الأخفش «معاني القرآن» من جهة القراءات يدور حول الأمور التالية(٤):

(۱) يذكر الأخفش وجوها من الإعراب واللغة والأبنية، ويناقشها؛ إما مؤيدا و إما منكرا أو مسويا بين الأوجه أو مفضلا لبعضها على بعض، ويبنى ذلك غالبا على قراءات نقلت عن القراء أو بعضهم.

(٢) ينكر الأخفش وجود قراءات يثبتها غيره، ويلاحظ أنها غالبا

١) معانى القرآن للفراء ٢/٥٥ ومما يجدر التنبه إليه هنا:

أَن الفراء حكم على القراءة بكسر الياء الثانية في: ﴿ مُصْرِخِي ﴾ أنها وهم، بينما ينقل عنه الداني في التيسير ص١٣٤ أنه قال عنها: «هي لغة وحكى صاحب دراسات لأسلوب القرآن ق ١ ج١ ص٢٣ عن الفراء أنه قال: «إنها لغة بني يربوع.».

٢) السبعة لابن مجاهد ص٣٦٢ التيسير ص١٣٤.

٣) المجاشعي بالولاء البلخي ثم البصري أبو الحسن المعروف بالأخفش الأوسط نحوي
 عالم باللغة والأدب توفي سنة ١١٥هـ. الأعلام ١٠١/٣.

استعرض محقق كتاب «معاني القرآن» للأخفش في دراسته للكتاب ١/٥٠-٨٢ القراءات في
 كتاب الأخفش وما ذكرته هنا مستفاد منه.

تكون من الشواذ.

- (٣) يبني الأخفش إختياره للقراءات على أحد الأوجه التالية:(أ) رسم المصحف .
  - (ب) لغات القرآن العظيم.
  - (ج) أساليب كلام العرب.
  - (د) أخذ أكثر القراء أو العامة منهم بها .
  - (هـ) ويراعى في ذلك التوجيه التفسيري للقراءة .
- (٤) القراءة الغالبة في كتاب الأخفش هي قراءة عاصم برواية

حفص ،

٤ ـ كتاب «تفسير غريب القرآن»(١) لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (ت٢٧٦هـ).

تضمن هذا الكتاب كلاما على معاني غريب القرآن، ومن السمات المشاهدة فيه كلامه على معانى الآية باعتبار القراءات ومن ذلك:

- (۱) في قوله تعالى: ﴿ لاَتَقُولُوا رَاعِنا ﴾ البقرة :۱۰؛ قال ﴿ ﴿ رَاعِنا ﴾ من رعيت الرجل إذا تأملته، وتعرفت أحواله... ومن قرأها: ﴿ رَاعِنا ﴾ بالتنوين أراد اسما مأخوذا من الرعن والرعونة، أي: لاتقولوا حمقا وجهالا اله(٢).
- (٢) في قوله تعالى: ﴿كَيْفَ نُنشُرُهَا ﴾ البقرة: ٢٥٩، قال: «بالراء أي: نحييها... ومن قرأ ﴿نُنشُرُها ﴾ بالزاي؛ أراد نحرك بعضها إلى بعض ونزعجه الهـ(٣).
- (٣) في قوله تعالى: ﴿... تساءلون به والأرحام النساء: ١، قال: «من نصب؛ أراد اتقوا الله الذي تساءلون به، واتقوا الأرحام أن تقطعوها ومن خفض أراد الذي تساءلون به وبالأرحام الهـ(٤).

ويلاحظ: أن ابن قتيبة لم يقتصر فيما يورده من قراءات على ما يوافق الرسم منها، كما أنه لايورد سند مايورده من قراءات.

١) طبع بتحقيق سيد أحمد صقر - دار الكتب العلمية ١٣٩٨هـ.

٢) تفسير غريب القرآن ص٦٠.

٣) ماسبق ص٥٩.

٤) ماسبق ص١١٨.

ه ـ كتاب «التفسير» لأبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي (ت٣٠٣هـ).

من كتب التفسير بالمأثور.

تضمن جملة من النصوص في القراءات بلغ عددها ثلاثة عشر نصا(۱) ويلاحظ مايلى:

- (۱) أنه يروي هذه النصوص بسنده، ومنها المقبول (۲) ومنها المردود (۳).
- (٢) أنه نقل بعض القراءات الصحيحة السند المخالفة لرسم المصحف(٤).
- (٣) أنه اكتفى بالرواية المجردة، فلم يعلق على القراءات بتوجيه تفسيري أو نحوي(٥).

٦ ـ كتاب "جامع البيان عن تأويل آي القرآن" لأبي جعفر محمد بن جرير الطبرى (ت٣١٠هـ).

من كتب التفسير الجامعة بين الرواية والدراية .

يلاحظ الناظر في هذا الكتاب الأمور التالية:

- (۱) اهتمام الطبري رحمه الله بالقراءات إهتماما بينا ظاهرا، فهو يوردها ويوجهها نحويا وتفسيريا - غالبا -.
  - (٢) اهتم في تفسيره ببيان أثر القراءات في معانى الآيات.
- (٣) يؤخذ على الطبري موقفه من بعض القراءات الذي يتلخص

ا) هذا من خلال الطبعة المحققة لتفسير النسائي ، وأرقام النصوص التي تضمنت القراءات في هذا الكتاب هي :١٦٠١٥،٣٢٦،٢٧٧،٢٧٥،٢٦،٣٩،١٦،١٥٠

وفي أسقط المحققان الفاضلان من فهرس القراءات آخر الكتاب ١٩٩٢ النص رقم؛ ١٢٠،١٦ وذكرا النص رقم ٢٧،١٦٠ ولاعلاقة لهما بالقراءات.

٢) تفسير النسائي النص رقم : ٢٧٥٠٦٦،٣٩،١٥٠

٣) ماسبق النص رقم ٦١ وهو النص الضعيف الوحيد من ضمن النصوص التي أوردها النسائي في تفسيره حول القراءات.

٤) ماسبق النص رقم ٢٩٦،٥٤٧.

وهذا يتمشى مع كون كتابه من كتب التفسير بالمأثور، ولو علق أو وجه أو أعرب لعده كتابه من كتب التفسير الجامعة بين الرواية والدراية.

في الأمرين التاليين:

الأول: تفضيله بين القراءات الصحيحة (١).

الثاني: إنكاره لبعض القراءات الصحيحة (٢).

قال ابن الجزري (ت٨٣٣هـ): "أول من نعلمه أنكر هذه القراءة وغيرها من القراءة الصحيحة وركب هذا المحذور ابن جرير الطبري بعد الثلاثمئة، وقد عد ذلك من سقطات ابن جرير حتى قال السخاوي(٣): "قال لي شيخنا أبوالقاسم الشاطبي رحمه الله: إياك وطعن الطبري على ابن عامر». "اهـ(١).

٧ - كتاب «معاني القرآن وإعرابه» (٥) لأبي إسحاق إبراهيم بن السري الزجاج (ت٣١١هـ).

تضمن هذا الكتاب تفسيرا لغويا للقرآن الكريم بحسب ترتيبه، إهتم فيه بالقراءات وأثرها في تفسير القرآن العظيم ويلاحظ مايلي:

(۱) أنه يهتم كثيرا بإيراد القراءات في تفسيره والإشارة إلى معانيها.

(٢) أن القراءات التي يوردها عرية عن السند، فقط يكتفي بعزوها إلى أصحابها.

<sup>1)</sup> وقد تكلم عن هذا الموقف عند الطبري د/ لبيب السعيد في كتابه «دفاع عن القراءات المتواترة» ص٢٠-٢٢.

٢) دفاع عن القراءات المتواترة ص٢٢-٢٤.

٣) كلامه في «جمال القراء» ٢/٤٣٤.

النشر ٢٦٤/٢ وقد اهتم أهل العلم برصد هذا الإتجاه عندالطبري وغيره (أعني: إنكارهم لبعض القراءات) فألف ابن الجزري كتابه: «النشر في القراءات العشر» الذي تضمن أثناء كلامه على فرش الحروف الرد على أغلب من أنكر قراءة من العشر و كتب الدكتور/ لبيب السعيد كتابه: «دفاع عن القراءات المتواترة في مواجهة الطبري المفسر» و كتب محمد عارف عثمان موسى الهرري كتابه: «القراءات المتواترة التي أنكرها ابن جرير الطبري في تفسيره والرد عليه من أول القرآن إلى آخر سورة التوبة» وكتب غيرهم أيضا في الموضوع كتابات متناثرة .

والحسال في الطبري وغيره هو الحال الذي ذكرته في ابن قتيبة اعني : ما ذكرته من الأعذار في الذب عن ابن قتبة يشمل أيضا الطبري رحمهم الله جميعا وغفرلنا ولهم.

٥) مطبوع بتحقيق د/ عبدالجليل عبده شلبي - عالم الكتب - الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.

- (٣) يهتم رحمه الله ببيان أن القراءة سنة متبعة لايسوغ الاجنهاد والرأي فيها، من ذلك قوله:
- (أ) «... فأما القرآن فلا يقرأ فيه «الحمد» إلا بالرفع؛ لأن السنة تتبع في القرآن، ولايلتفت فيه إلى غير الرواية الصحيحة التي قد قرأ بها القراء المشهورون بالضبط والثقة. والرفع القراءة الهـ(١).
- (ب) "ولاينبغي أن يقرأ بما يجوز (يعني: لغة) إلا أن تثبت به رواية صحيحة، أو يقرأ به كثير من القراء "اهـ (٢).
- (ج) «... فإن القراءة سنة، ولايجوز أن يقرأ قاريء بما لم يقرأ به الصحابة أو التابعون، أو من كان من قراء الأمصار المشهورين في القراءة الهـ(٣).
  - (٤) أنه يهتم ببيان معنى القراءات، فمن ذلك:
- (أ) في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ بِمَا كَانُوا يُكَذَّبُونَ ﴾ البقرة: ١٠ قال: «ويُقرأ ﴿ يَكْذَبُونَ ﴾ بالتخفيف فإن كذبهم قولهم: إنهم مؤمنون، قال الله عزوجل: ﴿ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [ البقرة: ٨] وأما: ﴿ يُكَذَّبُونَ ﴾ بالتثقيل فمعناه: بتكذيبهم النبي عَلِي الله الله عناه: النبي عَلَي الهـ (٤).
- (ب) في قوله تبارك وتعالى: ﴿اهْبِطُوا مِصْرا﴾ البقرة: ٦١، قال: «الأكثر في القراءة إثبات الألف، وقد قرأ بعضهم: ﴿اهْبِطُوا مِصْر فإنَّ لَكُمْ﴾ بغير ألف؛ فمن قرأ: ﴿مصرا﴾ بالألف فله وجهان:

جائز أن يراد بها مصرا من الأمصار؛ لأنهم كانوا في تيه.

وجائز أن يكون أراد مصر بعينها فجعل مصرا اسما للبلد فصرف. "اهده).

(ج) في قول الله تبارك وتعالى: ﴿... فَآتَتُ أَكُلَهَا ﴾ البقرة: ٢٦٥، قال: ﴿أَكُلُهَا ﴾ البقرة: ٢٦٥، قال: ﴿أَكُلُهَا ﴾ (يعني: بتسكين الكاف) والمعنى واحد "اهـ(١).

١) معاني القرآن وإعرابه للزجاج ١/٥٤.

٢) ماسبق ١/١ه٠

٣) ماسبق ١/٢٨١.

٤) ماسبق ٧/١٠.

٥) ماسبق ١٤٤/١.

٦) ماسبق ١/٨٤٣٠

٨ ـ كتاب «معاني القرآن الكريم»(١) لأبي جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل بن يونس المرادي المعروف بـ «النحاس».

تضمن هذا الكتاب تفسيرا للقرآن بحسب ترتيب المصحف(٢) و يلاحظ الناظر فيه الأمور التالية:

- (۱) اهتمامه بنقل أقوال الصحابة والتابعين في تفسير القرآن العظيم.
  - (٢) لايورد غالبا أسانيده فيما يسوقه من أحاديث وآثار.
- (٣) عدم إقتصاره فيما يورده من قراءات على السبع أو العشر، بل يورد كذلك ماوافق الرسم و ماخالفه.
  - (٤) إهتمامه ببيان معنى القراءات، وأثرها في الآية، فمن ذلك:
- (أ) في قوله تبارك وتعالى: ﴿ شهد الله أنه لاإله إلا هو والملائكة وأولوا العلم ... ﴾ آل عمر ان ١٨. قال النحاس: «... وقرأ الكسائي بفتح «أن» في قوله: ﴿ أنَّ لاإلّه إلا هُوَ ﴾ وفي قوله: ﴿ إِنَّ الدّين عِندَ الله الإسلام ﴾ آل عمر آن ١٨٠ ٩ إقال أبو العباس محمد بن يزيد: «التقدير على هذه القراءة: أن الدين عند الله الإسلام، بأنه لاإله إلا هو، ثم حذفت الباء... قال الكسائي: أنصبهما جميعا بمعنى: شهد الله أنه كذا، وأن الدين عند الله الإسلام، ويكون أيضا بمعنى: شهد الله أنه لا إله إلا هو أن الدين عند الله الاسلام،

وقرأ ابن عباس فيما حكى الكسائي: "شهد الله إنه لاإله إلا هو" (يعني: بكسر همزة "إن").

وقرأ: ﴿إِن الدين عند الله الإسلام﴾ والتقدير على هذه القراءة: شهد الله أن الدين الاسلام، ثم ابتدأ فقال: إنه لا إله إلا هو.

وروى محارب بن دثار (٣) عن عمه أبي المهلب أنه قرأ - وكان قارئا - «شبهداء لله».» اهـ(٤).

(ب) في قوله تبارك وتعالى: ﴿ وِاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ ، وَلَيْسَ

۱) مطبوع بتحقيق الشيخ محمد علي الصابوني- مطبوعات مركزالبحث العلمي بجامعة أم القرى ١٤٠٨هـ.

والنحاس هو أحمد بن محمد بن إسماعيل المرادي المصري أبوجعفر النحاس، مفسر أديب توفي سنة ٣٣٨هـ. الأعلام ٢٠٨/١.

٢) والموجود من هذا الكتاب ناقص من سورة البقرة وناقص من آخره.

٣) محارب بن دثار السدوسي الكوي القاضي، كان من كبارالعلماء عرض على أبيه عن عمر بن الخطاب، وروى عن جابر وابن عمر. غاية النهاية ٢/٢٤.

معاني القرآن للنخاس ١/٣٦٩-٣٧١.

الذَّكُرُ كَالأَنْتُى ﴾ آل عمر ان: ٣٦، قال النحاس: "في الكلام تقديم وتأخير، والمعنى: قالت ربي إني و ضعتها أنثى، وليس الذكر كالأنثى؛ فقال: الله عزوجل: ﴿وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَت ﴾.

وقرأ أبورجاء وَإبراهيم النخعي وعاصم: «والله أعْلَمُ بِمَا وَضَعْت» (يعني: بفتح الواو والضاء وسكون العين المهملة).

فعلى هذه القراءة ليس في الكلام تقديم ولا تأخير "اهـ(١).

هذا عرض مجمل للقراءات في بعض كتب التفسير في القرون الأربعة الأولى، وظهر من خلال ذلك مايلي:

(١) اهتمام المصنفين في تفسير القرآن بإيراد القراءات .

(٢) أن تُوجيه القراء أت تفسيريا ونحويا ظهر مبكرا جدا بل وجدت نصوص تدل على قيام بعض الصحابة بتوجيه معنى الآية باعتبار اختلاف القراءات فيها.

(٣) أنه وجد في بعض كتب التفسير اتجاه لإنكار بعض القراءات، كما وجد نحو ذلك في بعض كتب علوم القرآن(٢).

(٤) أن القراءات التي كانوا يوردونها في مصنفاتهم في التفسير لم تقتصر على السبعة أو على العشرة، بل لم تقتصر كذلك على ما يوافق رسم المصحف منها(٣).

(ه) ظهر بوضوح اهتمام السلف بأثر القراءات في التفسير.

١) معانى القرآن للنحاس ٤٨٧/١.

Y) كما سبق في المطلب الأول لهذا المبحث فيما كتبته حول طعن ابن قتيبة في بعض القراءات.

٣) ينظر بحث د/ عبدالفتاح شلبي: «أبوبكر بن مجاهد ومكانته في الدراسات القرآنية واللغوية» المنشور في مجلة كلية الشريعة والدراسات الاسلامية العدد الخامس ص٢٦-٨٠. وهذا (أعني: عدم حصرالقراءات في عدد معين) كان سبيل المصنفين قبل الطبري ومعه كما أثبت ذلك د/ عبدالفتاح شلبي أيضا في بحثه «سيبويه وبراءته من تهمة الطعن في القراءات» نشر ضمن مجلة بحوث كلية اللغة العربية بجامعة أم القرى العدد الثاني عليه العربية بجامعة أم القرى العدد الثاني

المبحث الثاني: القراءات في كتب الحديث.

اشتملت كتب الحديث بأنواعها (١) المختلفة على نصوص تتعلق بالقراء ات سواء ما يتعلق بكيفية أداء كلمات القرآن واختلافها أم ما يتعلق بفضل وآداب تلاوته وتعلمه وتعليمه، فمن ذلك:

١ - مسند الامام أحمد ابن حنبل(٢) فقد تضمن نصوصا كثيرة جدا تتعلق بالقراءات(٣).

ومن هذه النصوص ما أخرجه بسنده (٤) عن أنس بن مالك: «أن رسول الله عَلَيْهِ وَكَتَبْنَا عَلَيْهم فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ والعَيْنَ بِالعَيْنَ الله عَلَيْهِ وَلِيهَا أَنَّ النَّفْسِ بِالنَّفْسِ والعَيْنَ بِالعَيْنَ الله عَلَيْهِ وَلِيهَا أَنَّ النَّفْسِ والعَيْنَ بِالعَيْنَ الله عَلَيْهِ وَلِيهَا أَنَّ النَّفْسِ والعَيْنَ بِالعَيْنَ اللهُ الله عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلّمُ عَلَيْكُ ع

٢ - صحیح الامام البخاري (٥) تضمن نصوصا کثیرة تتعلق
 بالقراءات، وذلك في كتاب التفسير (٦) وكتاب فضائل القرآن (٧) من كتب

 حول أنواع كتب الحديث أنظر جامع الأصول ٢/٣١١-٢٦ الحطة في ذكر الصحاح الستة ١١٨-١١٨.

٢) أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال الشيباني المروزي أبوعبدالله أحد الأئمة، ثقة حافظ فقيه مات سنة ٢٤١هـ. التقريب ص٨٤٠.

فائدة : أثبت همزة «ابن» عند ذكر اسم الإمام أحمد فكتبت: «أحمد ابن حنبل» مع أن الشائع عدم اثباتها وذلك لأن أهل العلم صرحوا بوجوب اثباتها في مواطن منها إذا أضيف إلى الأب الأعلى و «حنبل ليس هو الأب المباشر، فوجب إثباتها تنبيها إلى ذلك. أنظر خير الكلام في التفصي عن أغلاط العوام ص١٣-١٤.

- ويعلم ذلك من خلال مطالعة: «الفتح الرباني لترتيب مسند أحمد ابن حنبل الشيباني» حيث تضمن الجزء الثامن عشر منه كل ما يتعلق بالقرآن الكريم من الفضائل والأحكام والقراءات وأسباب النزول، والناسخ والمنسوخ، والتفسير وغير ذلك وعدد أحاديثه ١٤٥ حديثا، وبلغ عدد الأحاديث في أبواب تلاوة القرآن وآدابها وأبواب تحزيب القرآن وأوراده وتأليفه وجمعه وكتابته في المصاحف، وأبواب القراءات وجواز اختلافها؛ بلغ عدد الأحاديث في هذه الأبواب ١٢٦ حديثا من أصل ١٤٥ حديثا تشتمل على التفسير وأسباب النزول والفضائل، ولاشك أنها تشتمل على كثير مما له علاقة بالقراءات والله أعلم.
  - ٤) مسند أحمد بترتيب البنا ١٨/٠٤. وهذه قراءة الكسائي. إرشاد المبتدي ص٢٩٦٠.
- محمد بن إسماعيل بن ابراهيم بن المغيرة الجعفي أبوعبدالله البخاري جبل الحفظ و إمام الدنيا في فقه الحديث توفي ببنتة ٢٥٦هـ.
  - ٦) صَعْيِح البَّخَارِّي مع شرحه فتح الباري ١٥٥/-٧٤١.
    - ۷) ماسبق ۳/۹-۱۰۳۰

الجامع الصحيح.

ومن هذه النصوص ما أخرجه بسنده (١) عن إبراهيم قال: "قدم أصحاب عبد الله على أبي الدرداء فطلبهم فوجدهم، فقال: أيكم يقرأ على قراءة عبد الله؟ قال: كلنا قال: فأيكم يحفظ؟ وأشاروا إلى علقمة فقال: كيف سمعته يقرأ ﴿واللّيلِ أَذَا يَغْشَى وال علقمة: "والذكر والأنثى" قال: أشهد أني سمعت النبي على أن أقرأ: ﴿وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ والأُنثَى والأنثَى على أن أقرأ: ﴿وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ والأُنثَى والأنثَى والله لا أتابعهم".

" - صحيح الإمام مسلم(٢) اشتمل على نصوص تتعلق بالقراءات ضمنها كتاب صلاة المسافرين وقصرها، وبوّب عليها النووي(٣) الأبواب التالية:

باب فضائل القرآن وما يتعلق به (٤) باب الأمر بتعهد القرآن وكراهة قول نسيت آية كذا وجواز قول أنسيتها (٥) باب استحباب تحسين الصوت بالقرآن (٦) باب نزول السكينة لقراءة القرآن (٧) ... باب بيان أن القرآن على سبعة أحرف وبيان معناه (٨) باب ترتيل القراءة واجتناب الهذ (٩) باب ما يتعلق بالقراء ات (١٠).

<sup>1)</sup> صحيح البخاري كتاب التفسير سورة ﴿والليّل إِذَا يَغْشَى﴾ باب ﴿وَمَاخَلَقَ الذَّكَرَ وَالْأَنْثَى﴾ حديث رقم (٤٩٤٤).

٢) مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري ثقة حافظ إمام مصنف عالم بالفقه مات سنة ٢٦١هـ. التقريب ص ٢٩٥.

٣) نَبَّه النووي في مقدمة شرحه لصحيح مسلم ٢١/١ على أن مسلما رحمه الله رتب كتابه على أبواب، فهو مبوب في الحقيقة ولكنه لم يذكر تراجم الأبواب فيه لئلا يزداد بها حجم الكتاب أو لغير ذلك و بناء على هذا قام النووي رحمه الله بوضع تراجم لصحيح مسلم بحسب مايرى أنه اللائق.

والنووي هو يحي بن شرف الدين بن مري بن حسن الحزامي الحوراني النووي الشافعي أبو زكريا محي الدين علامة بالفقه والحديث (٦٣١-٢٧٦هـ). الأعلام ١٤٩/٨.

٤) شرح صحيح مسلم للنووي ٦/٥٧٠

٥) ماسبق.

٦) ماسبق ٢/٨٧.

۷) ماسيق ۲/۸۱.

۸) ماسبق ۲/۹۸.

٩) ماسبق ٢/٤/١.

١٠) ماسبق ١٠٨/٦.

ومن هذه النصوص ما أخرجه بسنده (١) عن عبد الله بن مسعود عن النبي مِيِّ أنه كان يقرأ هذا الحرف: ﴿فهل من مدكر﴾ (يعني: بالدال) [ القمر:١٦].

٤ ـ أمَّا الإمام أبود اود (٢) فقد عقد في سننه كتابا في القراءات أسماه «كتاب الحروف والقراءات» (٣) ويشتمل على أربعين حديثا .

ومن هذه النصوص ما أخرجه بسنده (٤) عن عبد الله قال: أقر أنى رسول الله عِلِيِّةِ: «إني أنا الرزاق ذو القوة المتين»(٥) [ الذاريات،٥٥] .»

ه ـ أما الإمام الترمذي (٦) فقد عقد في سننه كتابا للقراءات (٧) تضمن أحد عشر بابا اشتملت على ثلاثة وعشرين حديثا.

ومن هذه النصوص ما أخرجه بسنده(٨) عن أم سلمة قالت: «كان رسول الله عَلِيَّةً يُقَطِّع قراءته يقرأ: ﴿الحَمْدُ لِلَّه رَبِّ العَالَمِينَ ﴿ ثُم يقف ﴿الرَّحْمَن الرَّحْيم [ الفاتحة:١-٢] ثم يقف و كان يقر أها: ﴿ملك يوم الدين ﴾. »

١) صحيح مسلم كتاب صلاة المسافرين وقصرها باب ما يتعلق بالقراءات حديث رقم (٨٢٣).

٢) سليمان بن الأشعث بن اسحاق بن بشير بن شداد السجستاني أبو داود ثقة حافظ مصنف من كبار العلماء مات سنة ٥٧٧هـ. التقريب ص٥٠٠٠.

٣) سنن أبي داود ٢/٧٧٤-٢٩٧.

ع) سنن أبي داود كتاب الحروف والقراءات حديث رقم (٣٩٩٣).
 ه) ورسم الآية كما في مصاحفنا: ﴿إِنَّ اللَّه هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ المَتِينُ﴾.

٦) محمد بن عيسى بن سورة السلمي الترمذي أبوعيسى صاحب الجامع أحد الأئمة مات سنة ٢٧٩هـ. التقريب ص ٥٠٠.

۷) سنن الترمذي ه/۱۸۵-۱۹۸.

٨) سنن الترمذي كتاب القراءات باب في فاتحة الكتاب حديث رقم(٢٩٢٧).

### ويلاحظ الناظر فيما احتوته كتب الحديث من القراءات الأمور التالية:

- (۱) أن جميع ماورد فيها جاء مرويا بالسند إلى رسول الله عَالِيَةٍ أو الى أحد الصحابة رضى الله عنهم .
- (٢) أن النصوص المنقولة في كتب الحديث منها الصحيح ومنها المردود هذا بالنظر إلى العموم، أما بالنظر إلى البخاري ومسلم فكل الروايات التي نقلاها حول القراءات في كتابيهما صحيحة -.
- (٣) أن القراءات التي نقلتها كتب الحديث فيها جملة من القراءات صحيحة السند مخالفة لرسم المصحف كما اشتملت على نقل بعض القراءات المتواترة.
- (٤) أنها اشتملت على نصوص تتعلق بآداب التلاوة، ونصوص تتعلق برسم المصحف كما اشتملت على نصوص تتعلق بكيفية أداء كلمات القرآن واختلافها وغير ذلك مما له علاقة بالقرآن والقراءات.
- (ه) خلو كتب الحديث من توجيه الروايات؛ لأنها كتب رواية في المقام الأول ، تسند الأحاديث والآثار إلى قائليها مرفوعة أو موقوفة أو غير ذلك.

المبحث الثالث: القراءات في كتب النحو.

فيه مطلبان :

المطلب الأول: منزلة القراءات من النحو .

المطلب الثاني: موقف النحويين من القراءات.

المطلب الأول: منزلة القراءات من النحو.

يعتبر القرآن الكريم بقراءاته المتواترة والصحيحة والشاذة أصلا أصيلا بالنسبة للنحو العربي؛ فقد ارتبط النحو بالقرآن الكريم منذ نشأته إرتباطا لم ينفك عنه ولن ينفك عنه.

وقد صرح بذلك العلماء سلفا وخلفا:

(۱) يقول سيبويه(۱) في قول الله تبارك وتعالى: ﴿مَاهَذَا بَشَراً﴾ [يوسف: ٣١] في لغة أهل الحجاز وبنو تميم يرفعونها إلا من درى كيف هي في المصحف الهـ(٢).

ويعلق الزركشي (ت٤٩٧هـ) على كلام سيبويه بقوله: «وإنما كان كذلك لأن القراءة سنة مروية عن النبي مالية و لاتكون القراءة بغير ماروي عنه الهـ(٣).

(۲) ويقول سيبويه أيضًا «فأما قوله عزوجل: ﴿إِنَا كُل شيء خلقناه بِقَدرٍ ﴾ [ القمر: ٤٩] فإنما هو على قوله زيد ا ضربته، وهو عربي كثير،

وقد قرأ بعضهم: «وأمًا تُمُود فَهَدَيْنَاه» [فصلت:١٧] إلا أن القراءة الاتخالف لأن القراءة السنة» الهـ(٤).

قلت : يعني أن لفظ «فهديناه» جاء مكان ﴿فَهَدَيْنَاهم﴾.

ومعنى كلمته هذه: أنَّ للنحو مقاييسه التي ينقاس عليها لكن القراءة أثر

١) سيبويه هو أبو بشر عمرو بن عثمان بن قنبر، أخذ النحو من الخليل بن أحمد، وصنف «الكتاب» الذي يعد أهم كتب النحو على الاطلاق توفي سنة ١٨٠هـ وله إثنتان وثلاثون سنة.

وسيبويه بالفارسية رائحة التفاح. الأعلام ٥/١٨٠

٢) الكتاب لسيبويه ١/٩٥.

٣) البرهان في علوم القرآن ٣٢٢/١.

٤) الكتاب لسيبويه ١/٨٤١.

مروي ينبغي أن لايدفعه قياس بله أن يقدم عليها(١).

(٣) قال الفراء (ت٢٠٧هـ): «الكتاب أعرب وأقوى في الحجة من الشعر» الهـ(٢).

(٤) قال ابن خالوية (ت٣٠٠هـ): «قد أجمع الناس جميعا أن اللغة إذا وردت في القرآن فهي أفصح مما في غير القرآن لاخلاف في ذلك» اهـ (٣).

(ه) قال أبو الفتح ابن جني (ت٣٩٢هـ) متحدثا عن القراءات وأنها تكون على ضربين: "ضرب اجتمع عليه أكثر قراء الأمصار، وهو ما أودعه أبوبكر أحمد بن موسى بن مجاهد رحمه الله كتابه الموسوم بـ "قراءات السبعة» وهو بشهرته غان عن تحديده.

وضرب تعدى ذلك؛ فسماه أهل زماننا شاذا، أي: خارجا عن قراءة القراء السبعة المقدم ذكرها، إلا أنه مع خروجه عنها نازع بالثقة إلى قرائه، محفوف بالروايات من أمامه وورائه ولعله أو كثير منه مساو في الفصاحة للمجتمع عليه»

وقال: "إلا أننا وإن لم نقرأ في التلاوة به مخافة الإنتشار فيه، ونتابع من يتبع في القراءة كل جائز رواية ودراية؛ فاننا نعتقد قوة هذا المسمى شاذا وأنه مما أمر الله تعالى بتقبله، وأراد منا العمل بموجبه، وأنه حبيب إليه ومرضى من القول لديه.

نعم وأكثر ما فيه أن يكون غيره من المجتمع عليه عندهم عليه أقوى منه إعرابا وأنهض قياسا، إذ هما جميعا مرويان مسندان إلى السلف رضي الله عنه اهـ(٤).

(٦) قال أبو عمرو الداني (ت٤٤٤هـ): «وأئمة القراء لاتعمل في شيء من حروف القرآن على الأفشى في اللغة والأقيس في العربية بل على الأثبت في الأثر والأصح في النقل والرواية.

إذا تُبت عنهم لم يردها قياس عربية ولافشو لغة، لأن القراءة سنة متبعة، فلزم قبولها والمصير إليها اهده).

۱) سيبويه وبراءته من تهمة الطعن في القراءات ص٥٤ ضمن مجلة بحوث كلية اللغة العربية - جامعة أم القرى - العددالثاني ١٤٠٤هـ.

٢) معانى القرآن للفراء ١٤/١.

٣) بواسطة «المزهر في علوم العربية» ٢١٣/١.

<sup>3)</sup> المحتسب 1/۲۲-۳۳.

٥) بواسطة «المنجد» ص٥٠.

(٧) قال السيوطي (ت٩١١هـ): «أما القرآن فكل ما ورد أنه قريء به جاز الاحتجاج به في العربية سواء كان متواترا أم آحادا أم شاذا.

وقد أطبق الناس على الاحتجاج بالقراءات الشاذة في العربية، إذا لم تخالف قياسا معروفا، بل ولو خالفته يحتج بها في مثل ذلك الحرف بعينه، وإن لم يجز القياس عليه كما يحتج بالمجمع على وروده ومخالفته القياس في ذلك الوارد بعينه ولايقاس عليه.

وما ذكرته من الإحتجاج بالقراءة الشاذة لاأعلم فيه خلافا بين النحاة، وان اختلف في الاحتجاج بها في الفقه "اهـ(١).

(٨) قال محمود شكري الألوسي (٢): «وأما قول ربنا تبارك وتعالى فهو أفصح كلام وأبلغه، فلا خلاف في جواز الإستشهاد بمتواتره وشاذه، كما بينه ابن جني في أول كتابه «المحتسب» وأجاد القول فيه» اهـ (٣).

هذه النقول تؤكد المكانة العالية الجليلة التي يُنَزِّل فيها علماء النحو القراءات؛ فهى أصل أصيل في النحو العربي.

١) الاقتراح مع شرحه الإصباح ص١٧- ٦٨.

٢) محمود شكري بن عبدالله بن شهاب الدين محمود الألوسي الحسيني، أبو المعالي مؤرخ عالم بالأدب والدين من الدعاة إلى الإصلاح (١٢٧٣-١٣٤٢هـ).

٣) إتحاف الأمجاد في مانصح به الاستشهاد ص٧٦٠.

المطلب الثانى: موقف النحويين من القراءات.

أظهر المطلب السابق مدى المكانة التي تنزل فيها القراءات من النحو العربي، والسؤال هنا إذا كانت هذه منزلة القراءات من النحو العربي، فما موقف النحويين من القراءات ؟.

وللجواب عن هذا السؤال عقد هذا المطلب.

جرى النحويون على الاحتجاج بالقراءات القرآنية، والاحتفال بها، فلايوجد كتاب نحوي لم يستدل فيه بالقرآن وبقراءاته المتنوعة.

وما نقل من طعن بعض النحويين في بعض القراءات محمول - عندي - على أحد سببين:

الأول منهما: أن القراءة لم تثبت لديهم بما تقوم به الحجة.

الثاني منهما: قيام اجتهاد منهم يؤجرون عليه أجرا واحدا غلب على ظنهم أن هذه القراءة خطأ و وَهُم مِنْ أحد الرواة الذين نقل عن طريقهم هذا الحرف الذي طعن فيه(١).

ومجمل هذه الاجتهادات - التي تقوم لدى النحاة حين طعنهم في بعض القراءات - تعود إلى مايلي(٢):

(أ) أنهم يحتكمون إلى ما وضعوه من قواعد وسنوه من قوانين قاصرة؛ لقصور واضعيها من البشر، يمنعون بها جواز بعض الأساليب، فلحنوا ما جاء عليها من قراءات؛ كمنعهم الفصل في النثر بين المضاف والمضاف إليه (٣) ومنعهم عطف الاسم الظاهر على الضمير المخفوض من غير إعادة العامل(٤) ومنعهم نصب الفعل المضارع إذا وقع بعد الفاء ولم

<sup>1)</sup> والحقيقة أن إحسان الظن بالنحويين واجب، ولا أتصور إنكار من أنكر منهم لبعض القراءات هكذا دون سبب وجيه قام لديه - بحسب نظره - والذي أقترحه في هذا الصدد أن يقوم بعض المتخصصين بدراسة استقرائية فيدرس أئمة النحو الذين نقل عنهم طعن في بعض القراءات ويستقريء هذه المواضع من كلامهم ويدرسها متلمسا للبواعث والأسباب وراء هذا الموقف في كل موضع على حدة وبالله التوفيق.

۲) مستفاد من مقدمة الشيخ محمد عبدالخالق عضيمة لكتابه «دراسات الأسلوب القرآن الكريم» ق۱ ج۱ ص۲۲-۲۵.

٣) نظرية النحو القرآني ص٧٨- ٨٤.

٤) ماسبق ص٧٤-٧٨.

يكن جوابا وقالوا: لايكون فيه إلا الرفع (١)... الخ (٢).

(ب) خفاء توجيه بعض القراءات على بعض النحويين جره إلى التسرع في الحكم بتلحينها.

- (ج) قصور نظر بعض النحاة على الشائع من اللغات وإغفال غيره.
- (د) عدم مراعاة الأساليب البلاغية في أسلوب القرآن الكريم ففي قوله تبارك وتعالى: ﴿ولايَجْرِمَنَّكُم شَنَآنُ قَوْمٍ أَنْ صَدُوكُمْ عَنِ المَسْجِدِ الحَرَامِ المائدة:٢.

قطع أبوجعفر النحاس(٣) بأن هذه الآية نزلت عام الفتح سنة ثمان، و الصد كان زمن الحديبية سنة ست، مُخَطئاً قراءة ابن كثير و أبي عمرو: ﴿إِنْ صَدُوكُم﴾ بكسر الهمزة وهما قراءتان سبعيتان(٤).

(هـ) في بعض الأحيان يزعم بعضهم أنه أحصى أوزان العربية فوجدها تخلو من بعض الأوزان، فيلحن ما جاء عليها من قراءات ففي قوله تبارك وتعالى: ﴿فَنَظِرَةُ إلى مَيْسَرَةٍ﴾ البقرة: ٢٨٠.

أنكر الأخفش(٥) قراءة ﴿ مَيْسُرَة ﴾ بضم السين (٦) لأنه ليس في الكلام «مَفْعُل» بضم العين.

وقد شنّع ابن حزم (٧) على النحاة الذين يردون بعض القراءات لمخالفتها القياس بزعمهم، ثم هم يثبتون اللغة بما هو دون القراءة فقال رحمه الله: "ولا عجب أعجب ممن إن وجد لامريء القيس (٨) أو لزهير (٩) أو

١) نظرية النحو القرآني ص٩٢-٩٤.

لاكر مُصنف كتاب «نظرية النحو القرآني» جملة من القواعد النحوية التي اعتمدها النحاة وردوا ما خالفها من القراءات ويصل عدد القواعد التي ذكرها - على سبيل المثال - إلى أربعين قاعدة.

٣) إعراب القرآن للزجاج ٢/٥.

٤) السبعة ص٢٤٢ التيسير ص٩٨.

٥) معاني القرآن للأخفش ٣٨٩/١.

آ) قرأ نَّافع بضم السين والباقون بفتحها.
 السبعة ص١٩٢ التيسير ص٨٤٠.

ك) على بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري أبومحمد، عالم الأندلس في عصره، وأحد أئمة الاسلام (٣٨٤-٥١هـ).

أمرؤ القيس بن حجر بن الحارث الكندي، من بني آكل المرار، أشهر شعراء العرب على
 الإطلاق، وأحد أصحاب المعلقات (ت نحو ١٣٠- ٨٠ ق. هـ).

ب زهير بن أبي سلمى ربيعة بن رياح المزني، من مضر حكيم الشعراء في الجاهلية، أحد أصحاب المعلقات، وتعرف قصائده بالحوليات لأنه كان ينظم القصيدة ثم ينقحها في سنة (ت١٣ ق. هـ).

لجرير (١) أو الحطيئة (٢) أو الطرماح (٣) أو لأعرابي أسدي (٤) أو أسلمي (٥) أو تميمي (٤) أو من سائر أبناء العرب بوال على عقبيه لفظاً في شعرٍ أو نثرٍ جعله في اللغة وقطع به ولم يعترض فيه؛ ثم إذا وجد لله تعالى خالق اللغات وأهلها كلاما لم يلتفت إليه، ولاجعله حجة، وجعل يصرفه عن وجهه ويحرفه عن مو اضعه، ويتحيل في إحالته عما أوقعه الله عليه، وإذا وجد لرسول الله عليه، وإذا به مثل ذلك.

وتالله لقد كان محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم - قبل أن يكرمه الله تعالى بالنبوة وأيام كونه فتى بمكة بلاشك عند كل ذي مسكة من عقل - أعلم بلغة قومه وأفصح فيها وأولى بأن يكون ما نطق به من ذلك حجة من كل خندفي (٧) وقيسي (٨) وربيعي (٩) وإيادي وتيمي وقضاعي وحميري؛ فكيف بعد أن اختصه الله تعالى للنذارة واجتباه للوساطة بينه وبين خلقه وأجرى على لسانه كلامه وضمن حفظه وحفظ ما يأتي به؟. "اهـ (١٠).

قلت: أسجل هنا الملاحظات التالية:

(١) القراءات حجة عند جميع النحاة حتى الذين نقل عنهم إنكار

أ جرير بن عطية بن حذيفة الخطفي بن بدر الكلبي اليربوعي من تميم، أشعر أهل عصره،
 ولد ومات في اليمامة، و كان عفيفا و هو من أغزل الناس شعرا
 (٢٨-١١هـ). الأعلام ١١٩/٢.

٢) جرول بن أوس بن مالك العبسي، أبومليكة، شاعر مخضرم أدرك الجاهلية والإسلام كان هَجَّاء عنيفا. الأعلام ١١٨/٢.

الطرماح بن حكيم بن الحكم، من طيىء، شاعر إسلامي فحل، ولد ونشأ في الشام، وانتقل إلى الكوفة فكان معلما فيها وكان هجاء، اعتقد مذهب «الشراة» من الأزارقة (ت نحوه١١هـ).

إ) هناك جملة من قبائل العرب النسبة إليها بـ«أسدي» وينظر في معرفتها معجم القبائل العربية ١/١٦-٢٥.

و) ينظر معجم القبائل العربية ١/٥١-٢٦ في قبائل «أسلم».

٦) هناك عدة قبائل النسبة إليها «تميمي» أنظر معجم القبائل العربية ١/١٢٥-١٣٣.

لاثة بطن من العدنانية، وهم بنو إلياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان، ينقسم إلى ثلاثة أفخاذ مدركة، طابخة، وقمعة.

وخندف زوج إلياس هي بنت حلوان بن عمران بن الحافي بن قضاعة، عرف بنو إلياس بها فقيل لهم : خندف. معجم القبائل العربية ١٠/١.

۸) «قيس» أسم لقبائل أنظر معجم القبائل العربية ٢٠-٩٧٣.

٩) ينظر معجم القبائل العربية ٢/٨١٤-٢٦٤ في القبائل التي تنسب إلى «ربيع» و «ربيعة».

١٠) الفِصَل فِي المِلَل والنَّحل ١٩٢/٣.

بعضه الله الله الكر منهم شيئا من القراءات لم ينكرها إلا وقد قام لديه مانع من الأخذ بها - بحسب اجتهاده - أما مع عدم المانع فالقراءة عند الجميع حجة.

(٢) بالنسبة إلى موقف النحويين من القراءات، فإنه ينحصر في قسمين:

القسم الأول من القراءات: ارتضاه النحويون، ووافقوا عليه كما وافقوا على نظائره من كلام العرب، وهو القسم الأكبر ولله الحمد. القسم الثاني من القراءات: لم يرتضه المالنحويين فتأولوه (۱) أو عارضوه معارضة صريحة أو خفية (۲) لسبب من الأسباب السابقة أو غيرها.

وبعد فأقف هنا وقفات سريعة أبين من خلالها نصيب القراءات من كتابين لعالمين في النحو أحدهما يمثل مدرسة البصرة والآخر يمثل مدرسة الكوفة.

#### ۱ ـ كتاب « الكتاب» لسيبويه.

(۱) بلغت الشواهد القرآنية في كتاب سيبويه تسعة عشر وأربعمئة شاهد (۳) في حين بلغت الشواهد الشعرية خمسين وألفا(٤). وهو يأتي بالشاهد القرآني ليدعم القاعدة الكلية التي بناها، وما ساقه من الجوازات عليها.

(٢) قلما ينسب سيبويه وجها من وجوه القراءة إلى من قرأ به .

(٣) رد سيبويه بعض القراءات ردا خفيا(٥) لم يصرح فيه

١) انظر في ذلك كتاب «التأويل النحوي في القرآن الكريم» للدكتور/ عبدالفتاح أحمد الحموز - مكتبة الرشد -الرباض الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.

٢) نظرية النحو القرآني ص٤٩.

والمعارضة الخفية : أن يذكر النحوي مثالا يطابق قراءة مطابقة تامة ثم يعارضه دون أن يذكر نص الآية صراحة في هذه المعارضة، غير أن كل ما في المثال ينطبق على الآية تمام الانطباق. نظرية النحو القرآني ص٨٥٠.

٣) باحصائي لها من خلال فهارس عبدالسلام هارون للكتاب ٥/٥-٢٨ .

لا إحصاء أبي على الجرمي، وأبي جعفر النحاس .
 انظر مقدمة تحقيق «الكتاب» ٣٣/١ دراسات لأسلوب القرآن الكريم ق١ ج١ ص٦-٧٠.

٥) دراسات لأسلوب القرآن الكريم ق١ ج١ ص٤٩ نظرية النحوالقرآني ص٨٥-٩٥٠

بالقراءة، من ذلك:

(أ) قوله: «وقد بلغنا أن قوما من أهل الحجاز من أهل التحقيق يحققون «نبيء» و «بريئه» و ذلك قليل رديء» اهـ(١).

قلت : قرأ نافع قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِي لِمَ تُحَرِّم مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ ﴾ التحريم:١، وقوله تعالى: ﴿ أُولَئكَ هُمْ خَيْرِ البّرِيَّةَ ﴾ البينة: ٧، قرأ نافع بتحقيق الهمز فيهما معا(٢).

ولعل العذر لسيبويه في هذا ما ذكره الرضي الاستراباذي(٣) في قوله: «ومذهب سيبويه أن ذلك رديء مع أنه قريء به، ولعل القراءات السبع عنده ليست متواترة(٤) وإلا لم يحكم برداءة ما ثبت أنه من القرآن الكريم تعالى عنها الهده).

(ب) ومن ذلك قول سيبويه: «والراء لاتدغم في اللام» اهـ(١). قلت : قرأ أبوعمرو من رواية السوسي عنه بإدغام الراء في اللام(٧).

#### ٢ \_ كتاب « المقتضب» (٨) للمبرد.

(٢) وكان يبسط القول في بعض الآيات ويذكر بعض القراءات و توجيهها أحيانا.

١) الكتاب لسيبويه ١/٥٥٥.

۲) السبعة ص۱۵۷،۲۹۳.

محمد بن الحسن الرضي الإستراباذي نجم الدين، عالم بالعربية من أهل «إستراباذ» من أعمال طبرستان توفى نحو ٢٨٦هـ.

قد أثبت هذا وبينه د/ عبدالفتاح شلبي في بحثه «سيبويه وبراءته من تهمة الطعن في القراءات» نشر في بحوث كلية اللغة العربية - العدد الثاني ١٤٠٤هـ ص١٩-٤٠.

٥) شرح شافية ابن الحاجب ١٥/٥٣.

٦) الكتاب لسيبوبيه ٤/٨٤٤.

۷) النشر ۲۹۲/۱ ، ۲/۱۲–۱۳.

٨) محمد بن يزيد بن عبدالأكبر الثمالي الأزدي أبوالعباس المعروف بـ«المبرد» (بفتح الراء المشددة عند الأكثر وبعضهم بكسر) إمام العربية ببغداد وأحد أئمة الأدب والأخبار (٢١٠-٢٨٦هـ).

٩) مقدمة تحقيق «المقتضب» ١١٦/١.

١٠) مقدمة تحقيق المقتضب ١/١١١.

(٣) رد المبرد(١) بعض القراءات ردا صريحا ، من ذلك:

(أ) قوله: "وقد قرأ بعض القراء بالإضافة ، فقال: ﴿ ثَلَتُمَنَّهِ سِنِينَ ﴾ [الكهف: ٥٦] وهذا خطأ في الكلام غير جائز وإنما يجوز مثله في الشعر للضرورة اهـ (٢).

قلت: والقراءة في قوله تعالى: ﴿ ثَلَثَمِئَة مِسِنِينَ ﴾ الكهف: ٢٥، بالإضافة قراءة حمزة والكسائي (٣).

قلت: القراءة بالإسكان في لام (ليقطع) قراءة حمزة والكسائي وعاصم وابن كثير من رواية البزي(٥).

۱) دراسات لأسلوب القرآن الكريم ق١ ج١ ص٤٥-٧٥ مقدمة تحقيق «المقتضب» ١١١١-١١١٠.

٢) المقتضب ١٧١/٢.

٣) السبعة ص٣٨٩- ٣٩٠ التيسير ص١٤٣.

٤) المقتضب ٢/١٣٤.

السبعة ص٤٣٤-٥٣٤ التيسير ص١٥٦.

#### خلاصة الفصل:

## يتلخص هذا الفصل في النقاط التالية:

- (۱) أن القراءات سُجِّلَت على هيئة قضايا مبثوثة في ثنايا كتب علوم القرآن والتفسير والحديث واللغة .
- (۲) تنوعت طرق التناول لمسائل علم القراءات، فتارة تسجل بعض القضايا المتعلقة بكيفية الأداء (فرش الحروف) وتارة تسجل بعض القضايا المتعلقة بنقل القراءات والأحرف السبعة، وتارة تسجل بعض القضايا حول القراءات من خلال الذب عنها والرد على الطاعنين في القرآن العظيم، وتارة تسجل لبيان معنى تفسيري لآية قرآنية، وتارة تسجل لإثبات قاعدة نحوية ونحو ذلك.
- (٣) احتلت القراءات مكانة سامقة بين العلوم فلايكاد يوجد علم من علوم الشريعة وما يدور حولها إلا وتجد القراءات رافدا من روافده .
- (٤) أخذ على بعض أهل العلم طعنهم في بعض القراءات وهذا الموقف منهم ليس ردا لمكانة القراءات إنما يعود حسب اجتهادي لأحد أمرين:

الأمر الأول: إمّا لأن القراءة لم تثبت عندهم بما تقوم به الحجة.
الأمر الثاني: وإمّا أن يقوم لديهم مانع - بحسب إجتهادهم يمنعهم من الأخذ بها، وهم في إجتهادهم مأجورون أجرا واحدا.

(ه) القراءات أصل من الأصول التي يقوم عليها علم النحو العربي بإجماع علماء النحو.

## الفصل الثاني: التدوين المفرد للقراءات.

القراءات كأي علم مرت بحالين في التدوين:

الحال الأولى: تدوين على شكل قضايا مبثوثة في ثنايا العلوم.

الحال الثانية: تدوين مفرد للعلم.

وقد سبق الحديث في الفصل الأول من هذا الباب عن الحال الأولى، والآن موضع الحديث عن الحال الثانية - بمشيئة الله -.

يتحدث هذا الفصل عن المصنفات المفردة للقراءات، سواء كانت مفردة لقراءة إمام بعينه أم كانت تجمع قراءة أكثر من إمام، وسواء كانت قراءات مع التحرير والاختيار أم كانت بدون ذلك، وسواء كانت قراءات مع التوجيه أم بدون ذلك.

و لذلك يتضمن هذا الفصل المباحث التالية:

المبحث الأول: الكتب المفردة لقراءة إمام.

المبحث الثاني : كتب القراءات الموسعة .

المبحث الثالث: كتب توجيه القراءات.

#### وإليك البيان:

المبحث الأول: الكتب المفردة لقراءة إمام.

تنوعت مناهج العلماء في أفراد قراءة إمام بعينه من أئمة القراءات ؛ فمنهم من أفرد قراءة امام من أئمة القراءات برواياتها المختلفة، ومنهم من أفرد قراءة إمام بروايتين فقط عنه، ومنهم من أفرد قراءة إمام باعتبار رواية من الروايات عنه ، على ما نبينه فيما يلي:

#### أولا: من المصنفات في قراءة عاصم:

- ۱ «قراءة حفص»(۱) لأبي طاهر عبد الواحد بن عمر بن محمد بن أبي هاشم البزار البغدادي .
- ٢ ـ «رسالة في رواية حفص عن عاصم» (٢) لفائد بن مبارك الإبياري المصري.
- ٣ «الثغر الباسم في قراءة عاصم»(٣) لأبي مصلح علي بن عطية العمريني الشافعي الأزهري (كان حيا سنة ١١١٨هـ).
- ٤ «القول القاصم في قراءة حفص عن عاصم»(٤) لعبد الغني النابلسي.
  - ه «در الناظم في مفردات عاصم» (ه) لعمر بن محمد بن محمد.
- ٦ «البيان الوفي بقراة حفص عن عاصم الكوفي»(٦) لأحمد بن أحمد النشوي.

١) إيضاح المكنون ٢٢١/٢.

وأبو الطاهر البغدادي أستاذ كبير إمام نحوي علم ثقة لم يكن بعد ابن مجاهد مثله (ت٤٦٩هـ). غابة النهابة ١/٥٤٥.

٢) مخطوط . يقع في ١٨ ورقة منه نسخة في جامعة الإمام محمد بن سعود بالرياض - قسم المخطوطات تحت رقم ١٠٠٤. فهرس جامعة الامام ١٩٢١-٩٠. والإبياري عالم بالسيرة والحديث حنفي المذهب مصري أزهري (ت بعد١٠٦٣هـ). الأعلام ٥/٥١٠.

٣) مخطوط . يقع في ١٣٦ ورقة منه صورة على شريط مصغر عن نسخة المكتبة الأزهرية برقم ٢٥٠ برقم ٢٣٨/ ٢٢٢٤ موجودة بمركز البحث العلمي بجامعة أم القرى تحت رقم ٥٦ قراءات. فهرس مخطوطات ومصورات مركز البحث العلمي التفسير وعلوم القرآن ٢٢٦/١.

٤) إيضاح المكنون ٢/٠٥٢.

والنابلسي عبدالغني بن إسماعيل بن عبدالغني شاعر عالم بالدين والأدب، متصوف، مكثر من التصنيف (۱۰۵۰-۱۱٤۳هـ). الأعلام ۲۲/۶.

هخطوط. يقع في خمس ورقات، منه نسخة في جامعة الإمام محمد بن سعود تحت رقم
 ١٠٢٥. فهرس جامعة الامام ١٨١/١.

٢) مخطوط . يقع في ٣٥ ورقة منه صورة على شريط مصغر مصورة عن نسخة المكتبة الأزهرية، بمركز البحث العلمي ٢٩ مجاميع قراءات. فهرس مخطوطات ومصورات مركز البحث العلمي (التفسير وعلوم القرآن) ٢١٧/١.

٧ - «الرياض البواسم في رواية حفص عن عاصم»(١) لابن عزوز محمد مكي التونسي.

#### ثانيا : من المصنفات في قراءة نافع :

۱ - «التقريب والحواشي لقراءة قالون وورش»(۲) لأبي الأصبغ عيسى بن محمد بن فتوح الهاشمى البلنسى.

٢ - «القصيدة الحصرية في قراءة نافع» لأبي الحسن على بن
 عبد الغني الحصري (ت١٦٦هـ) وهي في تسعة ومئتين بيتلاً

٣ - "بلوغ الأماني في قراءة ورش من طريق الأصبهاني" (٤) لشهاب الدين أحمد بن بدر الدين أحمد العتبى (ت٩٧٩هـ).

٤ - «المقرر النافع الحادي لقراءة نافع»(٥) لجمال الدين ناصر بن عبد الله اليمني (ت١٠٨١هـ).

ه - «مختصر قراءة قالون عن نافع»(٦) لأبي محمد عبد الله بن أحمد ابن أسعد.

٦ - «مقرأ نافع بن عبد الرحمن المدني» (٧) لأبي عبد الله محمد بن

وابن عزوز هو محمد مكي بن مصطفى بن محمد بن عزوز الحسني الإدريسي المالكي التونسي، قاض فقيه باحث (١٢٧٠-١٣٣٤هـ). الأعلام ١٠٩/٧.

٢) مخطوط . يقع في أربعين لوحة . ناقص ، منه صورة في جامعة الإمام محمد بن سعود
 تحت رقم ٩٥٩ه/ف. فهرس جامعة الإمام ١/٥٥٠
 ن الثارية ما الثارية مقارع المعارة الإمام ١/٥٥٠

وأبو الأصبغ الهاشمي يعرف بابن المرابط نزيل بلنسية مقري بارع (ت٣٠٤هـ) غاية النهاية ١/١١٤.

٣) كشف الظنون ص ١٣٣٧ وأنظر شروحها فيه ص ١٣٤٤.

والحصري أستاذ ماهر أديب حاذق صاحب القصيدة المشهورة :

أقيام الساعة موعده

ياليل الصب متى غده

أسف للبين يردده

رقد السمار فـــأرقه

غاية النهاية ١/٠٥٥.

- ٤) إيضاح المكنون ص١٥٩.
  - ٥) ماسىق ٢/٥٤٥.
- ٦) مخطوط في ١٩ ورقة، منه صورة على شريط مصغر بمركز البحث العلمي تحت رقم
   ١١٥٤. فهرس التفسير وعلوم القرآن ٢٩٣/٢.
- (۷) مخطوط يقع في ثمانين ورقة، منه صورة على شريط مصغر بمركز البحث العلمي تحت
   رقم ٦٩٨. فهرس التفسير وعلوم القرآن ٣٠٧/٢.

١) إيضاح المكنون ١/٦٠٠.

أحمد بن يوسف بن موسى .

۷ - «رسالة ورش» (۱) لمحمد بن أحمد الشهير بـ«المتولي»
 (ت۱۳۳۱هـ) وهي منظومة، يقول في أولها:

بدأت ببسم الله والحمد سائلا صلاة وتسليما على أشرف الملا محمد الهادي الأمين وآله وأصحابه والتابعين ومن تلا وبعد فهذا النظم فيه ذكرت ما يخالف ورش فيه حفصا فحصلا وذلك مماكان في «الحرز» واردا وأسأل ربي أن يوفقنى علا

٨ - «النجوم الطوالع على الدرر اللوامع في أصل مقرأ الإمام نافع»(٢) شرح إبراهيم المارغني (ت١٣٤٩هـ) لمنظومة أبي الحسن سيدي على الرباطي.

٩ - «المطلوب في بيان الكلمات المختلف فيها عن أبي يعقبوب»(٣) لعلي بن محمد الضباع.

يقول في مقدمتها "طلب مني كثير من الإخوان أصلح الله لي ولهم الحال والشان أن أكتب ملخصا أبين فيه ماصح في الكلمات المختلف فيها عن أبي يعقوب الأزرق مما رواه عن ورش المصري على مامن طرق "الطيبة" تحرر وتحقق؛ لكثرة القارئين بطرائقه في بلادنا المصرية، وللإعتياد عليها بين الناس في الأقطار المغربية والسود انية، ولما وقع فيها لأكثر القارئين بها في هذا الزمان من التلفيق والالتباس؛ لجهلهم بمآخذها و مذاهب مؤلفيها، وعدم إعتمادهم عند الأخذ على متين الاساس.

فاستخرت الله تعالى وطرقت أبواب «النشر» الكبير، وما حضرني من أصوله و ما كتبه عليه الأئمة النحارير، ولخصت من أقوالهم الشريفة ما هو في الآتي آت، وسلكت في التعبير طريقهم رجاء أن أدرج في سلكهم

ا) مطبوعة بمراجعة وتصحيح عامر السيد عثمان، بمكتبة ومطبعة: محمد على صبيح وأولاده بمصر.

٢) مطبوع . بالمكتبة العتيقة تونس ١٣٥٤هـ.

٣) مطبوع . مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر ، وأتم تأليفه ليلة الأربعاء ١٦ رجب ١٣٤٨هـ صرح بذلك في ختامه .

والضباع هو علي بن محمد بن حسن بن إبراهيم الملقب بالضباع مصري علامة كبير وإمام مقدم في علم التجويد والقراءات والرسم العثماني وضبط المصحف الشريف وعد الآي وغيرها ولي مشيخة عموم المقاريء و الإقراء بالديار المصرية (ت١٣٧٦هـ). ملحق الأعلام في كتاب «هداية القاري» ص٦٨٩.

المشمول بالبركات.

وسميته:

....

«المطلوب في بيان الكلمات المختلف فيها عن أبي يعقوب» ورتبته على مقدمة ومقصد وخاتمة.

فالمقدمة في بيان طريقي الأزرق المختارتين في «النشر» ومآخذهما.

و المقصد في بيان الكلمات المختلف فيها عنه.

و الخاتمة في التعريف بهذه المآخذ.

واقتصرت في مباحث مواضع الخلاف على الأوجه التي وصلت إلينا بالأسانيد الصحيحة وتركت ما سواها مما ذكره في «النشر» ولم يكن من الطرق التي اختارها، وبينها في مقدمته الصريحة» اهـ(١).

۱۰ - «نظم ما خالف فیه قالون ورشا» (۲) لعلي بن محمد الضباع (ت۱۳۷۱هـ).

اقتصر فيه على طريق الشاطبية، وقال في ختامه: "من أراد إتمام القراءة بقراءة إمام المدينة نافع ؛ فليرجع إلى كتابي "الأصدق فيما خالف فيه الأصبهاني الأزرق" أو كتابي "النور الساطع في قراءة الإمام نافع". "اها على الضباع (ت ١٣٧٦هـ).

قال في مقدمتها: "وبعد فهذا شرح مختصر على رسالة الأستاذ الفاضل الشيخ: محمد بن سعودي المقريء التي نظمها فيما خالف فيه الإمام أبوموسى عيسى الملقب بقالون الإمام أباسعيد عثمان الملقب بورش من طريق الشاطبية، وأسأل الله تعالى أن ينفع به كما نفع بأصله إنه جواد كريم»اهـ

قلت: ومقدمة النظم هي:

يَقُولُ رَاجِي رَحْمَة الوَدُودِ فَقِيرُه مُحَمَّدٌ سُعُودِي الله و صَلَّى الله عَلَى مُحَمَّدٍ وَمَنْ وَالاه وَبَعْدُ فَخُذْ نَظُماً لِقَالُونهم مُخَالِفاً مَاجًاء عَنْ وَرْشِهِم وَبَعْدُ الّذِي بِحِرْزِ الشَّاطِبِي و الله اسْتَعِين وَهُو مُمُّلُكِي

المطلوب في بيان المختلف فيها عن أبي يعقوب ص٢، وقال في ختامه «من أراد الزيادة فعليه بـ«أسـرار المطلوب» .»اهـ

٢) مطبوع . ملحق بـ«المطلوب في بيان الكلمات المختلف فيهاعن أبي يعقوب» ، وذكر في ختامه أنه أتمه يوم الأحد ٨ ربيع الأول ١٣٤٩هـ.

٣) مطبوع : بمكتبة محمد على صبيح وأولاده بمصر بدون تاريخ .

۱۲ - «الطريق المأمون إلى أصول رواية قالون»(۱) من طريق الشاطبية لعبد الفتاح السيد عجمى المرصفى حفظه الله تعالى.

قال في مقدمته: "لما كان طلاب المدارس القرآنية بالجمهورية الليبية وحفظة القرآن الكريم بها يحفظون القرآن العظيم ويقرءونه برواية قالون عن الإمام نافع المدني رضي الله عنهما؛ رأيت الحاجة ماسة إلى كتابة رسالة في أصول رواية قالون؛ ليتمكن الطلاب وحفظة القرآن من معرفة أحكام التلاوة وليكونوا بعيدين عن الخطأ والتحريف.

وقد توخيت في كتابتها سهولة الأسلوب ووضوح المعنى وتقريب البعيد وتجنب التعقيد بكل ما أمكن، وقد ذكرت فيها من القواعد والتحريرات مايساعد على الأداء الصحيح - إن شاء الله - وبينت فيها ما يجوز من الأوجه، وما يمتنع حتى لايقرأ بالممنوع على أنه من الجائز، ونبهت فيها على الوجه المقدم في أحد الوجهين أو الوجوه عن قالون حسبما تلقيته عن مشايخي الأجلاء بالجامع الأزهر الشريف.

وقد ضمنتها الكثير من مسائل رسالتي في فن التجويد وخاصة فيما اتفق عليه الأئمة العشرة وذلك لاندراج قلون فيهم.

وأما ما انفرد به قالون وحده أو شاركه بعض القراء في أصل من الأصول المطردة أو غير المطردة فاقتصر على ما ذهب إليه الإمام قالون فقط؛ إذ هو المقصود بالذكر.

وقد التزمت في كتابة هذه الرسالة طريقة الشاطبية .

وقد رتبتها على مقدمة وسبعة عشر مبحثا (٢) وخاتمة، نسأل الله تعالى حسنها، فجاءت بحمد الله وافية بالمقصود جامعة للفوائد المنشودة» اهـ

ثالثا: مما صنف في قراءة أبي عمرو:

۱ - «قراءة أبي عمرو» (۳) لأبي زيد سعيد بن أوس الخزرجي (ت٥٢١هـ).

مطبوع . مطبعة عيس البابي الحلبي وشركاه الطبعة الأولى١٣٩٠هـ. راجعه عبدالفتاح قاضى.

Y) المقدمة في التعريف بقالون وشيخه واسناد المؤلف .
أما المباحث فكمايلي : الأول: في الإستعادة. الثاني: في البسملة. الثالث: في ميم الجمع وأحكامها . الرابع: في هاء الكناية وأحكامها وحالاتها . الخامس: في المد والقصر. السادس: في الهمزتين من كلمة. السابع: في الهمزتين من كلمتين... وهكذا إلى المبحث السابع عشر: في ياءات الزوائد.

٣) إيضاح المكنون ٢٢١/٢.

- ۲ "إفراد قراءة الإمام أبي عمرو بن العلاء"(١) لأبي معشر
   عبد الكريم بن عبد الصمد الطبري (ت٤٧٨هـ).
- ۳ «قراءة أبي عمرو»(٢) قصيدة لشهاب الدين أحمد بن وهبان (ت ٥٥هـ).
- ٤ «رسالة في حرف أبي عمرو بن العلاء» (٣) لسعد الدين أبي سعد أسعد بن البصير (كان حيا في القرن السادس الهجري).
- ه «أفراد قراءة أبي عمرو بن العلاء»(٤) لأبي عبدالله محمد بن محمد بن أبي القاسم البجائي المغربي المالكي (ت٥٦٨هـ).
- 7 «مختصر في مذهب أبي عمرو بن العلاء البصري»(٥) لمحمد بن سليمان المقري.
- ٧ «القطر المصري في قراءة أبي عمرو بن العلاء البصري»(٦) لسراج الدين أبي حفص محمد بن قاسم بن شمس الدين محمد الأنصاري .
- ٨ «علم النصرة في تحقيق قراءة إمام البصرة»(٧) لعبد الرحمن بن محمد الشهير بالقاضي.

١) مخطوط . يقع في ٢٦ لوحة، منه صورة بجامعة الامام محمد بن سعود تحت رقم ٣٩٢٥
 . فهرس جامعة الامام ٣٨/١.

٢) كشف الظنون ص١٣٤٣، ١٣٤٣٠.

٣) مخطوط . يقع في ١٧ ورقة، منه صورة بجامعة أم القرى - مركز البحث العلمي تحت
 رقم ٨٠ مجاميع قراءات. فهرس التفسير وعلوم القرآن ٢٣٤/١.

ع) مخطوط . يقع في ٦٣ ورقة، منه صورة بجامعة أم القرى - مركز البحث العلمي تحت رقم ٨٠٠ / علوم قرآن.
 فهرس التفسير وعلوم القرآن ٢٤/٢.

هخطوط . يقع في ١٦ ورقة ، منه صورة بجامعة أم القرى - مركز البحث العلمي تحت
 رقم ١٤٨/قراءات. فهرس التفسير وعلوم القرآن ٢٥٧/١.

٦) مخطوط. يقع في ٣٩ ورقة، منه صورة بجامعة أم القرى مركز البحث العلمي تحت رقم
 ١٢٩قراءات. فهرس التفسير وعلوم القرآن ١/١٥١.

٧) مخطوط . يقع في ٨٠ ورقة، ومنه صورة بجامعة أم القرى - مركز البحث العلمي تحت
 رقم ١١٨/قراءات. فهرس التفسير وعلوم القرآن ٢٤٨/١.

رابعا: مما صنف في قراءة حمزة:

١ - «قراءة حمزة الكبير»(١) لأبي طاهر عبد الواحد بن عمر بن محمد ابن أبي هاشم البزار البغدادي (ت٣٤٩هـ).

٢ - «قراءة حمزة» (٢) لأبي محمد عبد العزيز بن محمد بن الواثق البغدادي (ت٥٠٠هـ).

٣ - "قراءة حمزة"(٣) لأبي عيسى بكار بن أحمد بن بكار البغدادي (ت٢٥٣هـ).

٤ - "إتحاف الأعزة بتتميم قراءة حمزة"(٤) لمحمد بن عبد الرحمن الخليجي (كان حيا سنة ١٣٦٨هـ) وهي أرجوزة أتم نظمها سنة ١٣٤٧هـ.

ه - «رسالة حمزة»(ه) لمحمد بن أحمد الشهير بـ «المتولى» (ت١٣٣١هـ) وهي منظومة سماها "فتح المجيد" يقول في مطلعها :

لَّكَ الْحَمْدُ يَامَنَ لِلْكِتَابِ قَدْ أَنْزَلا عَلَى الْمُضَّطَفَى مَنْ بِالْهِدَ ايةِ أَرْسَلا لِحُمَّزَة من حِرْز الأماني مفصّلا وقل : خلف عنه و خلاد قد تلا ومّا لا فَلا فَاحْفَظ و كُنْ مُتَأمِّلا به نَفْع إِخواني و دَعْوَة مَنْ تلا وإنَّى عليه لَمَّ أزل مَتَوكَّلا

عَلَيْه صَلاة اللَّهُ ثُمَّ سَلَامه كَذا الآلُ والأصْحَاب ... ... وَبَعِدُ فَخُذْ ياصَاح نَظْمِي قِرَاءة روى الذكر بالإتقان عنه سليمُهُم سأنَّكُر مَا قَدْ خَالَفُوا فِيهِ حَفْصَهم وسمِیْتُه "فتح المجید" مُؤمِّلاً وبالله تَوْفِیقي وعَوَّنِي ونُصَّرَتي

ه - «الطريقة البهية في تحرير مازاده حمزة من الطيبة علي الشاطبية»(٦) لأحمد بن عبد الحميد شعبان.

يقول في مقدمتها: «هذه كلمات يسيرة جمعت فيها طريقة عزيزة الفتها شرحاً على منظومة الإمام المحقق المحرر الضابط المتقن الراجي من الله حسن الأماني الشيخ محمد بن إسماعيل الهمداني، مدرس بمعهد

١) إيضاح المكنون ٢٢١/٢.

٢) ماسبق .

٣) إيضاح المكنون ٢/٢١/.

٤) مخطوط . في سبع ورقات بجامعة الامام محمد بن سعود تحت رقم ١٥٤٤. فهرس جامعة الإمام١/٣٣٠

مطبوع . بمراجعة على محمد الضباع . الطبعة الأولى ١٣٧٤هـ - ١٩٥٤م - مكتبة ومطبعة محمد على صبيح وأولاده - مصر .

٦) مطبوع بمراجعة محمد إسماعيل الهمداني نشر المكتبة المحمودية التجارية - مصر.

القراءات الديني وشيخ مقرئة الجامع الأزهر.

تلك الرسالة تحتوي على قراءة حمزة بالسكت العام من طريق كتاب «الكامل» الذي هو أصل من أصول الطيبة»اهـ

قلت: ومقدمة النظم:

وصَلَّيت تَعْظِيماً عَلَى أَشْرَفِ المَلا وآله والتَّابِعِين و مَنْ ولا لَدى «كَامل» مِنْ أَصْل طيبَة» عَلا بَد أَتُ بَحَمَّد اللَّهَ رَبِّي أَولا مُحَمَّد الهَادِي الأمين وصَحَبِه وبعدُ : فَخُذُ مَازَاد «نَشر» لحمزة

## خامسا : مما صنف في قراءة ابن كثير :

۱ - «الأثير في قراءة ابن كثير»(۱) لأبي حيان محمد بن يوسف الأندلسي (ت٥٤٥هـ).

٢ - «الدر النثير في قراءة ابن كثير»(٢) لجلال الدين السيوطي (ت٩١١هـ).

٣ - «تسهيل العسير في قراءة ابن كثير»(٣) لأحمد بن محمد بن عثمان البوزدي.

٤ - «النفح المسكي في قراءة ابن كثير المكي»(٤) لأبي عزوز محمد
 مكى التونسى.

ه - «البدر المنير في قراءة ابن كثير»(ه) لعلي بن محمد الضباع (ت١٣٧٦هـ).

سادسا : مما صنف في قراءة الكسائي :

۱ - «قراءة الكسائي» (٦) لأبي الحسن على بن حمزة الكسائي (ت١٨٩هـ).

١) إيضاح المكنون ٢٤/١.

٢) كشف الظنون ص٥٧٥.

٣) مخطوط . يقع في ٣٢ ورقة، منه صورة في جامعة أم القرى - مركزالبحث العلمي تحت
 رقم ٥٨٥ . فهرس التفسير وعلوم القرآن ٧٣/٢ .

٤) إيضاح المكنون ٢/٨٢٢.

٥) هداية القاري إلى تجويد كلام الباري ص٢٩٢.

٦) مخطوط . يقع في ٢٢ ورقة، منه صورة بجامعة أم القرى - مركز البحث العلمي تحت
 رقم ٨٢٩. فهرس التفسير وعلوم القرآن ٢١٨/٢.

- ۲ «قراءة الكسائي»(۱) لأبي طاهر عبد الواحد بن عمر بن محمد بن أبي هاشم البزار البغدادي (ت٣٤٩هـ).
- ۳ «قراءة الكسائي» (۲) لأبي عيسى بكار بن أحمد بن بكار البغدادى (ت٣٥٦هـ).
- ٤ «تقريب النائي في قراءة الكسائي»(٣) لأبي حيان الأندلسي (ت٥٤هـ).

### سابعا: مما صنف في قراءة يعقوب:

١ - "مفردة يعقوب" (٤) لأبي عمرو عثمان الداني (ت٤٤٤هـ).

يقول في مقدمته: «سألتني - أيدك الله بتوفيقه - أن أرسم لك في هذا الكتاب قراءة أبي محمد يعقوب بن إسحاق الحضرمي البصري، فيما خالف فيه نافع بن عبد الرحمن بن أبي نعيم المدني رحمة الله عليهما، من رواية عيسى بن مينا قالون عنه دون ما اتفقا عليه...» اهـ

وذكر قراءة يعقوب من روايتي روح ورويس عنه.

- ٢ «مفردة يعقوب»(٥) لعبد الرحمن بن عتيق بن خلف بن الفحام (تَ١٩هـ).
- ٣ «مفردة يعقوب» (٦) لأبي محمد عبد الباري بن عبد الرحمن الصعيدي (ت٥٠١هـ).
- ٤ «غاية المطلوب في قراءة يعقوب» (٧) لأبي حيان محمد بن يوسيف
   الأندلسي (٥٤٧هـ).
- ه «منظومة في قراءة يعقوب» (٨) لمحمد بن محمد بن عرفة الورغمي التونسي (ت٨٢٣هـ).

١) إيضاح المكنون ٢٢١/٢.

٢) ماسبق .

٣) ماسىق ١/٤/١.

غ) مخطوط . منه نسخة في نور عثمانية - تركيا - تحت رقم ه٤ ونسخة أخرى تحت رقم
 ٢٢. الإمام أبوعمرو الداني وكتابه «جامع البيان» ص٧٥.

٥) كشف الظنون ص١٧٧٣.

٦) ماسىق .

٧) ماسبق ص١١٩٤.

٨) كشيف الظنون ص١٨٦٧.

ثامنا : مما صنف في قراءة إمام بعينه غير ما تقدم :

١ - «قراءة الأعمش»(١) لأبي طاهر عبد الواحد بن عمر بن محمد بن أبي هاشم البزار البغدادي (ت٣٤٩هـ).

٢ - «قراءة الأعمش» (٢) لأبي على حسن بن داود النقاد الأموي الكوفي (ت ٢٥٣هـ).

٣ - «النير الجلي في قراءة زيد بن علي»(٣) لأبي على الأهوازي
 (ت٢٤٤هـ).

٤ - «قراءة ابن محيصن» (٤) لأبي على الحسن بن محمد الأهوازي
 (ت٢٤٤هـ).

ه - «رواية ابن عامر في القراءات»(ه) لأحمد بن جعفر بن أحمد الغافقي المشهور بابن الابرازي (ت٦٩هـ).

٦ - «التذكار في قراءات أبان بن يزيد العطار»(٦) لمحمد بن محمد ابن الجزري (ت٨٣٣ هـ).

٧ - «قراءة أبي عمر حفص بن عمر الدوري»(٧) لعبد الله بن محمد المدني المصري المعروف بالتكراوي .

١) إيضاح المكنون ٢٢١/٢.

٢) ماسبق .

٣) كشف الظنون ص١٩٩٤.

٤) ماسىق ص١٣٢٢-١٣٢٣.

مخطوط . يقع في ٨٠ ورقة، منه صورة بجامعة أم القرى - مركز البحث العلمي تحت
 رقم ٨١٠. فهرس التفسير وعلوم القرآن ١٦٨/٢.

٦) مخطوط . يقع في خمس ورقات ، منه صورة بجامعة أم القرى - مركز البحث العلمي
 تحت رقم ٤١ مجاميع قراءات . فهرس التفسير وعلوم القرآن ٢٢١/١ .

٧) مخطوط . يقع في ٨٠ ورقة منه صورة بجامعة أم القرى - مركزالبحث العلمي تحت رقم
 ٨١٦ فهرس التفسير وعلوم القرآن ٢١٧/٢.

ولعل من أهم الملاحظات التي تسجل عن مجال التصنيف المفرد لقراءة إمام بعينه الأمور التالية:

- (١) أن القراء السبعة هم أكثر حظوة من غيرهم في أفراد قراءة كل واحد منهم بمصنف.
- (٢) أن الغالب على المصنفات المفردة لقراءة إمام بعينه المصنفة بعد القرن السابع الغالب عليها الاقتصار على طريق الشاطبية.
- (٣) أن القراءات الشاذة أفردت أيضا، بمصنفات، كما في قراءة «ابن محيصن» وغيره.
- (٤) اقتصار بعض المصنفات المفردة لقراءة إمام بعينه على طرق وروايات بعينها عن الإمام صاحب القراءة، وعلى عكس ذلك مصنفات نقلت كل ما يتعلق بقراءة الإمام دون قيد.
- (ه) أن هذا النهج من التصنيف كان معروفا من بداية التصنيف في القراءات واستمر إلى هذا العصر.

المبحث الثانى: كتب القراءات الموسعة.

سلك المصنفون في القراءات مناهج شتى ؛ فمنهم من أفرد قراءة إمام بالتصنيف، ومنهم من صنف في القراءات العشر والثمان والسبع والخمس وغير ذلك، ومؤلفو هذه المصنفات على قسمين:

القسم الأول: اشترط الأشهر واختار ما قطع به عنده؛ فتلقى الناس كتابه بالقبول، واجمعوا عليه في غير معارض.

القسم الثاني: ذكر ما وصل إليه من القراءات دون قيد (١) وإنما تساهلوا في الشروط والروايات.

وبناء على هذا الواقع اشتمل هذا المبحث على مطلبين:

المطلب الأول: كتب القراءات المحررة.

المطلب الثاني: كتب القراءات المرسلة.

المطلب الأول: كتب القراءات المحررة.

الكتب المحررة في القراءات التي يعتمد أصحابها على الأشهر المتلقى بالقبول عند الناس كثيرة، منها:

۱- كتاب «السبعة» لأبي بكر أحمد بن موسى بن العباس بن مجاهد التميمي البغدادي (ت٣٢٤هـ) وهو أول من سبع السبعة و جرى من بعده على منواله، إلا النزر منهم(٢).

٢ - كتاب «الغاية في القراءات العشر»(٣) لأبي بكر أحمد بن الحسين بن مهران النيسابوري المقريء المصري (ت٣٨١هـ).

٣ - كتاب «التبصرة في القراءات السبع» لمكي بن أبي طالب
 القيسى (ت٢٣٧هـ).

ً ٤ - كتاب «التيسير في القراءات السبع» لأبي عمرو عثمان بن سعيد الداني (تُ١٤٤٤هـ).

ه - كتاب «الموجز في القراءات»(٤) لأبي على الحسن بن علي بن إبراهيم الأهوازي (ت٤٤٦هـ).

١) المنجد ص١٩-١٩.

٢) أبوبكر ابن مجاهد ومكانته في الدراسات القرآنية واللغوية ص٦٣-٩٢.

٣) غاية النهاية ١٩/١٤-٥٠ كشف الظنون ص١١٨٩.
 وقد طبع كتاب «الغاية» بتحقيق: محمد غياث الجنبان الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.

٤) المنجد ص١٩ كشف الظنون ص١٨٩٩.

٦ - كتاب «الكافي في القراءات السبع»(١) لأبي عبدالله محمد بن شريح بن أحمد الرعينى الاشبيلي (ت٤٧٦هـ).

٧ - كتاب «التلخيص في القراءات»(٢) لأبي معشر عبدالكريم بن عبد الطبرى (ت٨٧٨هـ).

۸ - كتاب «إرشاد المبتدي وتذكرة المنتهي في القراءات»(۳) لأبي العز محمد بن الحسين بن بندار القلانسي الواسطي (ت٢١٥هـ).

٩ - كتاب «غاية الاختصار في القراءات العشر لأئمة الامصار»(٤)
 لأبي العلاء حسن بن أحمد العطار الهمذاني (ت٢٩٥هـ).

الإعلان في القراءات»(٥) لأبي القاسم عبد الرحمن بن عبد المحيد الصفراوي (ت٣٦٦هـ).

وغيرها من الكتب.

ومن هذه الكتب ما كان أصلا بنى عليه بعض المصنفين بعده كتبا محررة مثله ومن ذلك:

11 - كتاب «الإقناع في القراءات السبع» لأبي جعفر أحمد بن علي بن أحمد بن خلف الأنصاري ابن البانش (ت٤٠٥هـ) حيث اعتمد هذا الكتاب على كتاب «التبصرة» لمكي بن أبي طالب وكتاب «التبسير» لأبي عمرو الداني.

قال ابن الباذش في مقدمة «الإقناع»: «وإني تأملت كتابي الشيخين الإمامين أبي محمد مكي بن أبي طالب القيسي وأبي عمرو عثمان بن سعيد القرشي رضي الله عنهما «التبصرة» و «التيسير» فالفيت معناهما للإسمية مو افقا، وباطنهما للعنوان مرافقا؛ لأنهما قرباهما للمبتديء الصغير، وقصدا قصد التبصير والتيسير و طولا مدى الكلام القصير و لادرك عليهما بل لهما الدرك والسبق الذي لا يدانى ولايدرك، لكن في كتابيهما مجال للتهذيب ومكان للترتيب، فكم هناك من منفرد حيل بينه وبين أخيه، ونازح عن أمه وأبيه، ومنفصل عن فصيلته التى تؤويه.

ولما طالت بهما الغصة والحت لي فيهما الفرصة، ورجوت أن أفوز

<sup>1)</sup> المنجد ص١٩ كشف الظنون ص١٣٧٩ وهو مطبوع في هامش كتاب «المكرر فيما تواتر من القراءات السبع وتحرر» للنشار - الطبعة الثانية ١٣٧٩هـ شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبي بمصر.

٢) المنجد ص١٩ كشف الطنون ص٤٧٩.

٣) المنجد ص١٩ كشف الظنون ص٢٦.

<sup>3)</sup> ماسبق، وقال في كشف الظنون عنه: «اقتصر فيه على الأشهر من الطرق والروايات بشروط الأحرف السبعة، وجرده عن الشاذ مطلقا وقدم أباجعفر على الكل، وقدم يعقوب على الكوفيين» هـ.

٥) المنجد ص١٩ كشف الظنون ص١٢٨.

باهتبالها، وأحرز ما يبقى من صيتهما و جمالها، استخرت الله تعالى في ضم الشكل الى شكله وجمع ما تشتت من شمله ورد النازح إلى أهله، في كتاب يسري في الآفاق نجما، ويكون كأحدهما حجما الهد(١).

السبع القراءات السبع القاسم بن في القراءات السبع للقاسم بن فيرًه بن خلف بن أحمد الشاطبي (ت٩٠٥هـ) الذي نظم كتاب «التيسير» للدَاني (ت٤٤٤هـ) وفي ذلك يقول الشاطبي:

وفى يسرهاالتيسير رمت اختصاره فأجنت - بعون الله - منه مؤملا(٢)

واشتهرت باسم الشاطبية وهي منظومة محررة في القراءات السبع تبعا لأصلها اشتغل بها علماء القراءات ووضع لها القبول بين الناس فكم من شارح لها(٣) وكم من مختصر لها(٤) وكم من زائد عليها فوائد واشارات

- «المهند القاضبي شرح قصيدة الشاطبي» لأبي العباس أحمد بن علي الاندلسي (ت١٤٠هـ تقريبا). كشف الظنون ص١٤٧٠.
- «فتح الوصيد في شرح القصيد» لعلم الدين أبي الحسن، علي بن محمد السخاوي (ت٣٤هـ). كشف الظنون ص٦٤٧٠.
- «كنز المعاني شرح حرز الأماني» لأبي عبدالله محمد بن أحمد المعروف بـ «شبعلة» الموصلي. (ت٠٥٦هـ). كشف الظنون ص١٠٦٥.
- «الفريدة البارزية في حل القصيدة الشاطبية» لأبي عبدالله المغربي محمد بن الحسن بن محمد الفاسي (ت٥٦هـ). كشف الظنون ص١٤٨-٩٤٩.
- «المفيد في شرح القصيد» لعلم الدين قاسم بن أحمد اللورقي الأندلسي (ت٢٦٦هـ). كشف الظنون ص٦٤٨.
- «كشف الرموز» شرح الشاطبية لتقي الدين يعقوب بن بدران الدمشقي الجرايدي (ت٨٨٨هـ). كشف الظنون ص٦٤٧.
- «كنز المعاني شرح حرز الأماني» لبرهان الدين إبراهيم بن عمر الجعبري (ت٧٣٧هـ). كشف الظنون ص٦٤٦٠
- «العقد النضيد في شرح القصيد» لشهاب الدين أحمد بن يوسف المعروف بـ «السمين» الحلبي (ت٥١٥). كشف الظنون ص١٤٨.
- «إبراز المعاني من حرز الأماني» لأبي شامة عبدالرحمن بن إسماعيل الدمشقي (ته٢٦هـ). كشف الظنون ص١٤٧٠.
- «سراج القاري» لعلاء الدين علي بن عثمان بن محمد المعروف بابن القاصح العذري البغدادي (ت٨٠١هـ). كثنف الظنون ص٦٤٧٠.
  - 3) للشاطبية مختصرات كثيرة منها:
- «حوز المعاني في إختصار حرز الأماني» لجمال الدين محمد بن عبدالله بن مالك النحوي (ت٢٧٦هـ). كشف الظنون ص٦٤٩.
- «مختصر الشاطبية» لعبدالصمد بن التبريزي (ت٥٧٦هـ). كشف الظنون

١) الإقناع في القراءات السبع ١/٨٨-٩٠٠.

٢) حرز الأمانى ووجه التهانى ص٦٠.

٣) للشاطبية شروح كثيرة منها:

وطرق وقراءات(١).

۱۲ - «الكنز في القراءات العشر»(۲) لأبي محمد عبدالله بن عبد المؤمن بن الوجيه الواسطى (ت٧٤٠هـ) جمع فيه بين «الإرشاد» للقلانسي و «التيسير» للدانى، وزاده فوائد.

- «مختصر الشاطبية» لبلال الرومي (ت (؟)). كشف الظنون ص ٢٤٩٠.

## ١) للشاطبية تتمات وزوائد عليها منها :

- «التكملة المفيدة لحافظ القصيدة» لأبي الحسن على بن إبراهيم الكناني كشف الظنون ص٦٤٩.
- «النظيرة» تكملة الشاطبية لأحمد بن علي بن أحمد , ألهمداني كشف الظنون ص٦٤٩. (تەەكھ\_).
- «تكملة الشاطبية في القراءات الثلاث» لشهاب الدين أحمد بن محمد بن سعيد اليمني الشرعبي (ت٨٣٩هـ). كشف الظنون ص٦٤٩.
- «الدر النضيد في زوائد القصيد» لمحمد بن يعقوب بن إسماعيل الأسدي المقدسي كشف الظنون ص٩٤٩،٥٣٥. الشافعي (ت٩٤٧هـ).
  - ٢) كشف الظنون ص١٥١٩.

ص۹٤٩.

<sup>- «</sup>نظم در الجلا في قراءة السبعة الملا» مختصر الشاطبية لأمين الدين عبدالوهاب بن كشف الظنون ص٦٤٩. أحمد بن وهبان الدمشقي (ت٧٦٨هـ).

## المنهج العلمي في الكتب المحررة:

وسأعمل هنا -إن شاء الله - على إبراز أهم معالم النهج الذي سار عليه بعض مصنفي هذه الكتب المحررة في القراءات وقد اخترت الكتب التالية لأهميتها ومزيتها في التحرير والتحقيق:

- ۱) كتاب «السبعة» في القراءات لابن مجاهد (ت٢٢٤هـ).
- ٢) كتاب «الغاية» في القراءات العشر لابن مهران (ت٣٨١هـ).
- ٣) كتاب «التبصرة» في القراءات السبع لمكي بن أبي طالب (ت٤٣٧هـ).
  - ٤) كتاب «التيسير» لأبي عمرو الداني (ت٤٤٤ هـ).
  - ه) كتاب «النشر في القراءات العشر» لابن الجزري (ت٨٣٣هـ). و أقول وبالله التوفيق:

## الكتاب الأول «السبعة» في القراءات.

لأبي بكر أحمد بن موسى بن العباس بن مجاهد التميمي البغدادي (ت٣٢٤هـ).

### مكانة هذا الكتاب بإيجاز:

فى تاريخ القراءات عدة معالم بارزة منها:

- (أ) جمع القرآن في عهد أبي بكر الصديق رضي الله عنه .
- (ب) نسخ المصحف على حرف في عهد عثمان رضي الله عنه .
- (ج) النقط والشكل ونحوها مما أدخل على رسم المصحف.
- (د) إتجاه العلماء الى جمع القراءات وافرادها بالتصنيف.
- (هـ) تسبيع القراءات السبع على يد ابن مجاهد رحمه الله إذ يعتبر ابن مجاهد أول من جمع قراءات هؤلاء السبعة واقتصر عليهم فقط، وذلك في كتابه «السبعة»(١).

والواقع أن إمامة ابن مجاهد وتمكنه من علم القراءات كانا من الاسباب الرئيسة وراء هذا القبول الذي حظي به كتابه هذا بعد توفيق الله له.

وكان تأليف ابن مجاهد لكتاب «السبعة» على رأس المئة الرابعة وفي

١) النشر ٢٤،٢٤/١.

ذلك يقول علم الدين السخاوي (ت٢٤٣هـ): "فلما كان العصر الرابع سنة ثلاثمئة وما قاربها كان أبوبكر بن مجاهد رحمه الله قد أنتهت إليه الرئاسة في علم القراءة وتقدم في ذلك على أهل ذلك العصر اختار من القراءات ما وافق خط المصحف ومن القراء بها ما اشتهرت عدالته وفاقت معرفته وتقدم أهل زمانه في الدين والأمانة والمعرفة والصيانة واختاره أهل عصره في هذا الشأن واطبقوا على قراءته، وقصد من سائر الأقطار وطالت ممارسته للقراءة والاقراء، وخص في ذلك بطول البقاء.

ورأى أن يكونوا سبعة تأنسا بهذه المصاحف الأئمة، وبقول النبي عَلِيَّةٍ:

«إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف من سبعة أبواب»(١) فأختار هؤلاء القراء السبعة وصنف كتابه في قراءاتهم واتبعه الناس على ذلك ، ولم يسبقه أحد إلى تصنيف قراءة هؤلاء السبعة»اهـ(٢).

أهم مزايا هذا الكتاب:

لعل أهم مزايا هذا الكتاب هي مايلي:

- (أ) ضبطه للروايات التي أوردها في كتابه .
  - (ب) تحريره لأوجه الخلاف.
    - (ج) تمييزه بين الطرق.
  - (د) وضوح عبارته وسلاسة اسلوبه.
    - (هـ) التلخيص والتقريب.

كما أن ابن مجاهد مهد للتأليف في الاحتجاج للقراءات بل فتح الباب فعلا؛ إذ أن ابن مجاهد احتج للقراءات في سورة الفاتحة من كتابه «السبعة» ثم وجد أن الكتاب سيطول فترك الاحتجاج، حيث يقول رحمه الله بعد ذكر اختلاف القراء في سورة الفاتحة، وتعليله للقراءات: «استطلت ذكر العلل بعد هذه السورة وكرهت أن يثقل الكتاب، فأمسكت عن ذلك، وأخبرت بالقراءة مجردة»اهـ(٣).

### محتويات الكتاب:

استفتح ابن مجاهد كتابه بمقدمة تحدث فيها عن حملة القرآن وتفاضلهم في ذلك، ومراتبهم في ضبطه وادائه، مدعما كلامه في ذلك بآثار عن السلف

١) حديث حسن ، سبق تخريجه ص١٣٩.

٢) جمال القراء ٢/٢٣٤.

٣) السبعة ص١١٢.

يرويها بأسانيده إليهم.

ثم ترجم لأئمة القراء وأنسابهم واساتذتهم وتلاميذهم وختم كلامه عن أحوال القراء السبعة بالتأكيد على أن القراءة سنة متبعة فقال عليه الرحمة والرضوان: "فهؤلاء سبعة نفر من أهل الحجاز والعراق والشام، خلفوا في القراءة التابعين واجمعت على قراءتهم العوام من أهل كل مصر من هذه الأمصار التي سميت وغيرها من البلدان التي تقرب من هذه الأمصار إلا أن يستحسن رجل لنفسه حرفا شاذا فيقرأ به، من الحروف التي رويت عن بعض الأوائل منفردة، فذلك غير داخل في قراءة العوام، ولا ينبغي لذي لب أن يتجاوز ما مضت عليه الأئمة والسلف بوجه يراه جائزا في العربية، أو مما قرأ به قاريء غير مجمع عليه المدرد).

ثم بعد ذلك ذكر الأسانيد التي نقلت إليه القراءة عن أئمة أهل كل مصر من الأمصار التالية:

المدينة ، مكة، الكوفة ، البصرة ، الشام(٣).

ثم ذكر بعد ذلك فرش الحروف واختلاف القراء في سور القرآن سورة سورة حتى ختم القرآن العظيم(٤).

روايات القراءات في كتاب «السبعة»:

حشد ابن مجاهد رحمه الله أسانيده في القراءات السبعة قراءة قراءة والملاحظة العامة التي أسجلها هنا أن ابن مجاهد لم يقتصر على رواية أو روايتين عن كل قاريء كما صنع أبوعمرو الداني رحمه الله في «التيسير»؛ ولكنه يذكر روايات وطرقا كثيرة، فمثلا:

ذكر لقراءة نافع خمس وعشرين رواية من خمسة عشر طريقا(٥).

وذكر لقراءة ابن كثير عشرة أسانيد مدارها على ثلاث روايات(١).

وذكر لقراءة عاصم أحد عشر إسنادا غير أسانيد أخرى أشار إليها

۱) استغرقت هذه المقدمة من كتاب «السبعة» من ص٥٤-٢٥٠

٢) السبعة ص٨٧.

٣) استغرق ذلك من كتاب «السبعة» ص٨٨-١٠١.

٤) وذلك من ص ١٠٤ إلى آخر الكتاب.

٥) السبعة ص٨٨-٩٢.

٦) ماسبق ص۹۲-۹۶.

ومدار الأسانيد الأحد عشر على أربع روايات(١). وذكر لقراءة حمزة ستة أسانيد مدارها على خمس روايات(٢).

الكتاب الثاني «الغاية في القراءات العشر»:

لأبي بكر أحمد بن الحسين بن مهران النيسابوري (ت٣٨١هـ).

مكانة كتاب «الغاية» باختصار:

هذا الكتاب من أهم كتب ابن مهران ، وقد عده ابن الجزري من الكتب المحررة في القراءات(٣) وهو من الكتب الجامعة لولا إيجاز وإختصار شديد في الفاظه وعباراته .

#### محتويات الكتاب:

قدم ابن مهران لكتابه بقوله «سألت أسعدك الله أن أجمع لك القراءات التي قرأت بها لفظا بجميع الروايات التي وجدتها نقلا، مع ذكر الأسانيد وأن اختصرها بالفاظ لطيفة وتراجم موجزة خفيفة، لتقرب على متحفظها وتسهل؛ فلا تطول وتكثر فتثقل، فأجبتك مستعينا بالله...»اهـ(١).

وبعد هذه المقدمة الموجزة ذكر أسانيده في القراءات التالية(٥) وهي:

- قراءة أبي جعفر .
  - قراءة نافع .
- قراءة عبد الله بن كثير.
- قراءة أبى عمرو بن العلاء .
  - قراءة عبد الله بن عامر .
    - قراءة عاصم .
    - قراءة حمزة .
    - قراءة الكسائى.
      - قراءة يعقوب.
- قراءة أبي حاتم السجستاني .
  - قراءة خلف .

١) السبعة ص٩٤-٩٧.

۲) ما سبق ص۹۷-۹۸.

٣) المنجد ص١٩.

٤) الغاية في القراءات العشر ص٢٣.

استغرق ذلك من كتاب «الغاية» من ص٢٢-٢٣.

ثم ذكر اختلاف القراء في الفاتحة ثم البقرة، فالإدغام ثم ذكر الإمالة، وذكر بعدها كل سور القرآن الكريم حتى آخره وختم كتابه بذكر اختلاف القراء في حذف الياء واثباتها.

روايات القراءات في كتاب «الغاية»:

حشد ابن مهران الأسانيد في مقدمة كتابه التي نقل بها القراءات التي أوردها في كتابه، والأمر معه كالأمر مع ابن مجاهد؛ اذ لم يكتف في القراءات التي أوردها على روايتين فقط بل زاد على ذلك في بعض القراءات، فمثلا:

قراءة ابن كثير أورد سنده إلى رواية قنبل عنه وسنده إلى رواية البزي عنه، وسنده إلى رواية ابن فليح عنه(١).

وقراءة أبي عمرو بن العلاء أورد سنده إلى رواية اليزيدي عنه، ثم ساق عدة طرق لرواية اليزيدي عن أبي عمرو؛ فأورد سنده إلى رواية أبي عمرو الدوري عن اليزيدي عنه، ورواية أبي شعيب السوسي عن اليزيدي عنه، ورواية عامر بن عمر الملقب بر أوقيه عن اليزيدي عنه، ورواية إبراهيم صاحب السجادة عن اليزيدي عنه ورواية أبي أيوب الخياط عن اليزيدي عنه، ثم ساق سنده إلى رواية أخرى من غير طريق اليزيدي وهي رواية شجاع عن أبي عمرو، و رواية العباس عن أبي عمرو(۲).

## الكتاب الثالث «التبصرة» في القراءات السبع:

لأبي بمحمد مكي بن أبي طالب حموش بن محمد بن مختار القيسي (ت٤٣٧هـ).

# أهمية الكتاب باختصار:

يعد من أهم الكتب المصنفة في هذا العلم؛ حيث جمع فيه ما تفرق في الكتب الأخرى، مع تحري الصحة، والضبط لما ينقل من القراءات، وقد عده ابن الجزري من الكتب المحررة في هذا العلم(٣).

محتويات الكتاب:

تحدث مكى في مقدمة كتابه عن الباعث لتصنيفه، وعن منهجه فيه فقال عليه

١) الغاية ص٣٦-٣٦.

٢) الغاية في القراءات العشر ص٧٧-٤٣.

٣) المنجد ص١٩.

من الله الرحمة والرضوان: "أما بعد: فإن أفضل ما تمسك به المتمسكون وتدبره المتدبرون وائتم به المهتدون، ولجأ اليه المعتبرون كتاب الله العزيز الذي ﴿لاَيأتِيه البَاطِلُ مِنْ بَين يَديّه وَ لامِنْ خُلفه تَنْزيلُ مِنْ حَكِيم حَميد﴾(۱) وقد رغب إلي راغبون في جمع كتاب في أصول القراءات وذكر ما اختلف في المشهورون من القراء؛ فبادرت إلى ذلك لما رجوت من ثواب الله العظيم في انتفاع دارسيه من أهل القرآن؛ فخرجت في هذا الكتاب أربع عشرة رواية عن السبعة المشهورين،... ... ، فجمعت في هذا الكتاب من الأصول ما فرق في الكتب، وقربت البعيد فهمه على الطالب، واعتمدت على حذف التطويل، والاتيان بتمام المعاني مع الاختصار ليكون تبصرة للطالب وتذكرة للعالم، وسميته: "كتاب التبصرة».

و أخليت هذا الكتاب من كثرة العلل، جعلته مجردا من الحجة وربما أشرت إلى اليسير من ذلك لعلة توجبه وضرورة تدعو اليه .

وقللت فيه الروايات الشاذة، وأضربت عن التكرار ليقرب حفظه على من أراد ذلك ولولا ما فرق في الكتب مما نحن جامعوه، وما عدم فيه القول مما نحن قائلوه وما صعب مأخذه على الطالب مما نحن مقربوه وما طول فيه الكلام لغير فائدة مما نحن موجزوه ومبينوه؛ لكان لنا عما قصدنا إليه شغل، وبما قد ألفه من تقدمنا من السلف الصالح رضي الله عنهم كفاية ومقنع، ونحن معترفون لهم بالفضل والتقدم لهم في العلم رحمة الله عليهم أجمعين "اهـ(٢).

وبعد تقديمه هذا ذكر أسماء القراء السبعة ومن روى عنهم ممن سيذكره (٣) ثم ذكر أسانيده المتصلة بهؤلاء الأئمة السبعة (٤) ثم ذكر إتصال قراءة من ذكر من القراء بالنبي عَلِي (٥) ثم ذكر الاستعادة والاختلاف في البسملة (٦) ثم ذكر اختلافهم في الفاتحة وسائر سور القرآن العظيم.

روايات القراءات في كتاب «التبصرة»:

صرح مكي رحمه الله في مقدمة كتابه بأنه خرج في هذا الكتاب أربع عشرة رواية عن السبعة المشهورين، واقتصر عند ذكره لأسانيده المتصلة

١) اقتباس من سورة فصلت آية :٢٤.

٢) التبصرة ص١-٤ باختصار.

۳) ماسبق ص٥-٥٠.

ا ماسبق ص٢٦-٤٤.

٥) ماسبق ص٤٤-٧٤.

٦) ماسيق ه٧-٨٠.

إلى هؤلاء القراء على أقرب الطرق مما قرأ بأكثره ورواه، وترك ما عدا ذلك مما يتكرر الإسناد فيه لغير فائدة، ومما رواه ولم يقرأ به(١).

الكتاب الرابع «التيسير» في القراءات السبع :

لأبي عمروعثمان بن سعيد الداني القرشي القرطبي (ت ١٤٤٤هـ) .

أهمية الكتاب بإيجاز:

من أهم الكتب المصنفة في القراءات السبع ويتميز:

بالضبط في الرواية .

وتحرير أوجه الخلاف.

والتمييز بين الروايات .

و يسر أسلوبه وتقريبه لمسائل هذا العلم.

ويكفي للدلالة على أهمية الكتاب أنه الأصل الذي اعتمد عليه الشاطبي في منظومته في القراءات «حرز الأماني» التي اشتهرت بين العلماء حتى صار اسمها علما على علم القراءات.

#### محتويات الكتاب:

تحدث الداني رحمه الله في مقدمة كتابه عن الباعث له على تصنيفه وعن منهجه فيه فقال عليه الرحمة والرضوان: "إنكم سألتموني - أحسن الله إرشادكم - أن أصنف لكم كتابا مختصرا في مذاهب القراء السبعة بالأمصار - رحمهم الله - يقرّب عليكم تناوله ويسهل عليكم حفظه ويخف عليكم درسه ويتضمن من الروايات والطرق ما اشتهر وانتشر عند التالين، وصح وثبت عند المتصدرين من الأيمة المتقدمين ، فأجبتكم إلى ما سألتموه وأعملت نفسي في تصنيف ما رغبتموه على النحو الذي أردتموه، وأعتمدت في ذلك على الإيجاز والاختصار، وترك التطويل والتكرار، وقربت الألفاظ، وهذبت التراجم ونبهت على الشيء بما يؤدي عن حقيقته من غير استغراق لكي يوصل إلى ذلك في يسر ويتحفظ في قرب، وذكرت عن كل واحد من القراء

١) التبصرة ص٢٦٠

روايتين...»اهـ(١).

وتقسيمه للكتاب يشأبه ترتيب مكي بن أبي طالب في « التبصرة».

## روايات القراءات في «التيسير»:

الداني جرى على نهج مكي في «التبصرة» فاكتفى في القراءات السبع بأربع عشرة رواية عن كل قاريء راويان(٢) فذكر عن:

- نافع رواية قالون وورش.
- وابن كثير رواية قنبل والبزي عن أصحابهما عنه .
- وابي عمرو رواية أبي عمر وأبي شعيب عن اليزيدي عنه .
  - وابن عامر رواية ذكوان وهشام عن أصحابهما عنه .
    - وعن عاصم رواية أبي بكر وحفص .
    - وحمزة رواية خلف وخلاد عن سليم عنه .
    - والكسائي رواية أبي عمر وأبي الحارث.

وذكر بعض أسانيده التي نقلت إليه هذه القراءات والروايات (٣).

# الكتاب الخامس «النشر في القراءات العشر»:

لأبي الخير محمد بن محمد بن محمد بن علي بن يوسف الجزري (ت٨٣٣هـ).

## أهمية الكتاب بإيجاز:

كتاب «النشر» من أجمع الكتب المصنفة في القراءات مع التحرير والتدقيق ، وجمع الفوائد والفرائد حتى قال القسطلاني (ت٩٢٠هـ) في وصف هذا الكتاب بأنه: «الذي لم يسبق إلى مثله »(٤).

والواقع أن كل مصنف في القراءات بعده عالة عليه .

## محتويات الكتاب:

ذكر رحمه الله الباعث على تصنيف هذا الكتاب في قوله «وإني لما رأيت الهمم قد قصرت، ومعالم هذا العلم الشريف قد دثرت، وخلت من أئمة الآفاق، وأقوت من موفق يوقف على صحيح الاختلاف والاتفاق، وترك لذلك

١) التيسير ص٢-٣.

٢) التبسير ص٣.

۲) التيسير ص۱۰-۱۱.

٤) اللطائف ١/١١.

أكثر القراءات المشهورة ونسي غالب الروايات الصحيحة المذكورة حتى كاد الناس لم يثبتوا قرآنا إلا ما في «الشاطبية» و «التيسير» ولم يعلموا قراءات سوى ما فيهما من النذر اليسير وكان من الواجب علي التعريف بصحيح القراءات والتوقيف على المقبول من منقول مشهور الروايات»اهـ(۱).

ثم ذكر أنه عمد إلى القراءات والروايات والطرق وجمعها في كتاب يرجع اليه وسفر يعتمد عليه .

قال: "لم أدع عن هؤلاء الثقات الأثبات حرفا إلا ذكرته و لاخلافا إلا أثبته ولا إشكالا إلا بينته وأوضحته ولا بعيدا إلا قربته، ولا مفرقا إلا جمعته ورتبته منبها على ما صح عنهم وشذ وما انفرد به منفرد وفذ، ملتزما للتحرير والتصحيح والتضعيف والترجيح معتبرا للمتابعات والشواهد، رافعا إبهام التركيب بالعزو المحقق إلى كل واحد جمع طرق بين الشرق والغرب فروى الوارد والصادر بالغرب، وانفرد بالاتقان والتحرير واشتمل جزء منه على كل ما في "الشاطبية" و "التيسير"؛ لأن الذي فيهما عن السبعة أربعة عشر طريقا، وأنت ترى كتابنا هذا حوى ثمانين طريقا تحقيقا غير ما فيه من فوائد لا تحصى ولا تحصر، وفوائد دخرت له فلم تكن في غيره تذكر، فهو في الحقيقة نشر العشر.

ومن زعم أن هذا العلم قد مات.

قيل له : حييً بـ «النشر». »ا هـ (۲).

وقد قسم كتابه إلى مقدمة طويلة تكلم فيها عن تاريخ القراءات والمصنفات فيها وأهم المسائل المتعلقة بها (٣) ثم عقد بابا ذكر فيه أسانيده إلى الكتب التي روى عنها القراءات العشر (٤) ثم ذكر أسانيد القراءات والطرق في هذه الكتب (٥)، ثم ذكر فوائد تتعلق بمخارج الحروف وصفاتها وكيف ينبغي أن يقرأ القرآن من التحقيق والحدر والترتيل والتصحيح والتجويد والوقف والابتداء ملخصا (٢) ثم عقد بابا في

١) النشر ١/٤٥.

۲) النشر ۱/۱ه-۷ه.

٣) النشر ٢/١-٣٥.

٤) ماسيق ١/٦ه-٩٨.

٥) ماسبق ١٩٨١-١٩٠.

٦) ماسيق ١٩٨/١-٢٤٣.

الاستعادة (١) ثم بابا في البسملة (٢) ثم ذكر اختلافهم في سورة الفاتحة (٣) ثم بابا في اختلافهم في الادغام الكبير(٤) ثم بابا في هاء الكناية(٥) ثم بابا فى المد والقصر(٦) ثم بابا فى الهمزتين المجتمعتين من كلمة(٧) ثم بابا في الهمزتين من كلمتين(١) ثم بابا في الهمز المفرد(٩) ثم بابا في نقل الهمز إلى الساكن قبلها (١٠) ثم بابا في السكت على الساكن قبل الهمز وغيره (١١) ثم بابا في وقف حمزة وهشام على الهمز(١٢).

وعقد بابا في الإدغام الكبير(١٣) وبابا في حروف قربت مخارجها (١٤) وبابا في أحكام النون الساكنة والتنوين(١٥) وبابا في مذاهبهم في الفتح و الإمالة وبين اللفظين (١٦) وبابا في امالة هاء التأنيث و ما قبلها في الوقف (١٧) وبابا في ذكر تغليظ اللامات (١٨) وبابا في الوقف على أو اخر الكلم (١٩) وبابا في الوقف على مرسوم الخط (٢٠) وبابا في مذاهبهم في ياءات الإضافة (٢١) وبابا في مذاهبهم في ياءات الزوائد (٢٢) و بابا في

١) النشر ١/٢٤٣-٩٥٠.

۲) ماسیق ۱/۹ه۲-۲۷۰.

٣) ماسىق ٢٧١/١.

٤) ماسبق ١/٢٧٤.

٥) ماسيق ٢٠٤/١.

٦) ماسبق ۲۱۲/۱.

۷) ماسیق ۷/۱۳۵۱.

۸) ماسىق ۱/۲۲۸.

**٩**) ماسىق *١/*٣٩٠.

١٠) ماسىق ١/٤٠٤.

١١) ماسيق ١٩/١

۱۲) ماسیق ۱/۸۲۱.

۱۲) النشر۲/۲.

١٤) ماسبق ٨/٢.

١٥) ماسىق ٢٢/٢.

١٦) ماسيق ٢٩/٢.

۱۷) ماسیق ۲/۲۸.

۱۸) ماسیق ۱۱۱/۲.

١٩) ماسىق ٢/١٢٠.

۲۰) ماسىق ۲/۸/۲.

۲۱) ماسیق ۱۳۱/۲.

۲۲) ماسیق ۲/۱۷۹،

بيان إفراد القراءات وجمعها(۱) وبابا في فرش الحروف في سور القرآن سورة سورة حتى آخره(۲) ثم عقد بابا في التكبير وما يتعلق به(۳) ثم ختم الكتاب بالأمور المتعلقة بختم القرآن العظيم والدعاء وآدابه(٤).

الطرق والروايات في كتاب «النشر»:

حشد ابن الجزري رحمه الله الأسانيد في نقل القراءات على خطة دقيقة بديعة يقول في ذلك: "فعمدت إلى أثبت ما وصل إلي من قراءاتهم وأوثق ما صح لدي من رواياتهم من الأئمة العشرة قراء الأمصار، والمقتدى بهم في سالف الأعصار واقتصرت عن كل إمام براويين وعن كل راو بطريقين وعن كل طريق بطريقين مغربية ومشرقية، مصرية وعراقية، مع ما يتصل إليهم من الطرق ويتشعب عنهم من الفرق" اهده).

وقال بعد أن ساق أسانيد القراءات: "واستقرت جملة الطرق عن الأئمة العشرة على تسعمئة طريق وثمانين طريقا حسبما فصل فيما تقدم عن كل راورا و من رواتهم، وذلك بحسب تشعب الطرق من أصحاب الكتب"(٦).

ثم قال: "فهذا ما تيسر من أسانيدنا بالقراءات العشر من الطرق المذكورة التي أشرنا إليها، وجملة ما تحرر عنهم من الطرق بالتقريب نحو ألف طريق وهي أصح ما يوجد اليوم في الدنيا وأعلاه، لم نذكر فيها إلا من ثبت عندنا أو عند من تقدمنا من أئمتنا عدالته وتحقق لقيه لمن أخذ عنه وصحت معاصرته وهذا التزام لم يقع لغيرنا ممن ألف في هذا العلم "اهـ(٧).

١) النشر ٢/١٩٤.

۲) ماسیق ۲۰۶/۲-۶۰۶.

٣) ماسيق٢/ه٤٠.

٤) ماسىق ٢/٠٤٠-٢٢٤.

٥) ماسيق ١/٤ه،

٦) ماسبق ١٩٠/١.

۷) ماسبق ۱۹۲/۱-۱۹۳.

بعد هذه الجولة الموجزة مع خمسة من كتب القراءات المحررة ، أسجل الملاحظات التالية :

- (۱) أن جميع الكتب السابقة اعتمد أصحابها على الروايات والطرق الصحيحة المعتمدة عند أهل العلم.
- (٢) أن المصنفين جميعهم فيما سبق يؤكدون على أصل التلقي والرواية والسماع في القراءات ؛ وذلك من خلال ما يوردونه من أسانيدهم في القراءات في مقدمات كتبهم فيها.
- ورم) أن المصنفين في القرءات منهم من اقتصر على روايتين لكل قراءة ومنهم من لم يقتصر على ذلك كما رأينا مع ابن مجاهد وابن مهران عليهما الرحمة والرضوان.
- (٤) أبرزت هذه الجولة السريعة المختصرة تميز كتاب ابن مجاهد «السبعة» وكتاب ابن مهران «الغاية» وكتاب ابن الجزري «النشر» عن غيرها من الكتب المصنفة في القراءات.
- (ه) أن الكتب المحررة في القراءات لم تخرج عن القراءات العشر ؛ وذلك لما سبق تقريره من القراءات العشر متواترة متلقاة بالقبول عند أهل العلم والله أعلم.

وإذا كان هذا هو الحال في الكتب المحررة في القراءات فما الحال في الكتب غير المحررة في القراءات ؟ .

جواب هذا السؤال في المطلب التالي .

المطلب الثانى: كتب القراءات المرسلة.

المقصود هنا الكتب المصنفة في القراءات المشتملة على أكثر من قراءة واكتفى أصحابها بمجرد النقل لما وصل إليهم دون قيد أو شرط.

من السبل التي سلكها المصنفون في القراءات سبيل الرواية المجردة، حيث يكتفي المصنف بإيراد ما وقع في روايته من القراءات دون اشتراط الصحة والشهرة أو أي قيد آخر مخالف أو مشابه، وهذه المصنفات مهمة جدا لا في القراءات فقط بل في التفسير واللغة أيضا؛ لأنها تنقل إلينا جملة كبيرة من النصوص التي اصطلح أئمة القراءات على تسميتها بالقراءات الشاذة كما أنها توقف الباحث على أسانيد هذه القراءات وتمكنه من النظر فيها ودر استها للحكم عليها.

ومما تجدر ملاحظته أن هذه الكتب اشتملت على جملة من القراءات الصحيحة أيضا مع اشتمالها على جملة من القراءات الشاذة، والباطلة أحيانا.

و سأذكر هنا بعض هذه الكتب مع ما تيسر لي الوقوف عليه من معلومات حولها، فمن ذلك:

١ - كتاب «القراءات» لأبي عبيد القاسم بن سلام (ت٢٢٤هـ) صنف
 كتابا في القراءات جمع فيه قراءة خمس وعشرين قارئا مع القراء السبعـة(١).

وأبو عبيد لا يسقط القراءة الشاذة - التي صح سندها وخالفت رسم المصحف - بل يرى أن القصد من إيرادها ونقلها هو تفسير القراءة المشهورة وتبيين معانيها، وذلك على أدنى ألأحوال(٢).

٢ - جزء فيه «قراءات النبي عَلِيَّةٍ» لأبي عمر حفص بن عمر الدوري (ت٢٤٦هـ) ساق فيه الروايات على ترتيب سور القرآن سورة سورة.

١) النشر ١/ ٣٤ كشف الظنون ص١٤٤٩ وانظر ماسبق ص١٦٨-١٧٠.

٢) نقلتُ عبارته سابقا ص ١٢١-١٢١ وانظرها في البرهان في علوم القرآن ١/٢٣٦-٣٣٨
 الإتقان (أبوالفضل) ٢٢٨/١.

#### ويلاحظ ما يلى:

- (۱) أن ما أورده المصنف في هذا الجزء من قراءات لم يقصد بها القراءة التي يجب أن تقرأ لكونها أسندت إلى النبي يَلِيَّةِ أو أنها اختيارات للمصنف، لكنه يسوق روايات وصلته عن جمع من شيوخه إلى النبي يَلِيَّةٍ مع منها صحيحة ومنها غير ذلك وربما صح بعضها إلى النبي عَلِيَّةٍ مع مخالفته لرسم المصحف(۱).
- (٢) في هذا الجزء قراءات سبعية متواترة رويت من طرق غير الطرق المشهورة التي قرأ بها أصحابها(٢) وهذا ظاهر من خلال تصفح روايات الجزء.
- (٣) حينما نقارن عدد الروايات التي في هذا الجزء مع عدد الروايات في الكتب التي بوب أصحابها لقراءات النبي عَلِيَّةٍ نجد أن هذا الجزء يفوقها من حيث العدد، فمثلا:

اشتمل كتاب «الحروف والقراءات» من سنن أبي داود على أربعين حديثا.

اشتمل كتاب «القراءات» من سنن الترمذي على ثلاثة وعشرين حديثا.

اشتمل كتاب «قراءات النبي عَلِينَةٍ من مستدرك الحاكم على عشر ومئة حديثةٍ.

بينما اشتمل هذا الجزء على ثلاثين ومئة رواية .

٣ - كتاب «القراءات» لأبي حاتم سهل بن محمد بن عثمان بن يزيد السجستاني (ت٢٤٨هـ)(٤).

قال مكي بن أبي طالب (ت٤٣٧هـ): «قد ترك جماعة من العلماء في كتبهم في القراءات ذكر بعض هؤلاء السبعة وأطرحهم قد ترك أبوحاتم وغيره ذكر حمزة والكسائي وابن عامر، وزاد نحو عشرين رجلا من الأئمة ممن هو فوق

١) مقدمة المحقق لهذا الجزء ص٩.

۲) ماسىق ص٧.

٣) من الكتب المصنفة في ذلك كتاب : «قراءة النبي عَلِيْنَيُ» لابن مجاهد، أنظر فهرست ابن النديم ص١٤ فهرست ابن خير الاشبيلي ص٢٣.

٤) غاية النهاية ٢٢٠/١ كشف الظنون ص١٤٤٩.

هؤلاء السبعة» اهـ (١).

٤ - كتاب «القراءات» لإسماعيل بن إسحاق (ت٢٨٢هـ) (٢).

قال ابن الجزري (ت٨٣٣هـ) عن إسماعيل بن إسحاق: «ألف كتابا في القراءات جمع فيه قراءة عشرين إماما منهم هؤلاء السبعة» الهـ(٣).

ه - كتاب «القراءات» للإمام أبي جعفر محمد بن جرير الطبري (ت-۳۱۰هـ) (٤).

قال ابن الجزري متحدثا عن الطبري: «جمع كتابا حافلا سماه «الجامع» فيه نيف وعشرون قراءة» اهـ (٥).

قال مكي القيسي (ت٤٣٧هـ): "زاد الطبري في كتاب "القراءات" له على هؤلاء السبعة نحو خمسة عشر رجلا(١) من الصحابة والتابعين ومن دونهم"(٧).

قال الطبري في كتابه "القراءات": "كل ما صح عندنا من القراءات أنه علمه رسول الله على الأمته من الأحرف السبعة التي أذن الله له ولهم أن يقرأوا بها القرآن؛ فليس لنا أن نخطيء من قرأ به إذا كان ذلك موافقا لخط المصحف، فإن كان مخالفا لخط المصحف لم نقرأ به ، ووقفنا عنه وعن الكلام فيه اهد (٨).

٦ - كتاب «المنتهى في القراءات الخمسة عشر» للإمام محمد بن جعفر بن عبد الكريم أبو الفضل الخزاعي الجرجاني (ت٨٠٤هـ) (٩).
 يشتمل هذا الكتاب على مئتين وخمسين رواية(١٠).

١) الإبانة ص٣٩-٤٠.

٢) غاية النهاية ١٦٢/١ كشف الظنون ص١٤٤٩.

٣) النشر ١/٢٤.

٤) كثيف الظنون ص٧٦ه.

٥) النشر ١/٣٤.

٦) الإبانة ص٤٠.

٧) ماسبق ص٥٩-٦٠.

۸) انظر «الإبانة» ص٦٠.

٩) كشف الظنون ص١٨٥٨.

١٠) غاية النهاية ١٠٩/٢.

قال ابن الجزري عنه: «جمع فيه ما لم يجمع قبله» اهـ(١).

٧ - كتاب «الإيضاح» (٢) و كتاب «جامع المشهور والشاذ» كلاهما
 لأبي على حسن بن على بن إبر اهيم الأهوازي (ت٢٤١هـ).

قال ابن الجزري عن الأهوازي: «مؤلف «الوجيز» و «الإيجاز» و «الإيجاز» و «الإيضاح و «الاتضاح» و «جامع المشهور والشاذ» ومن لم يلحقه أحد في هذا الشان»اه(۳).

٨ - كتاب «الكامل» في القراءات الخمسين لأبي القاسم يوسف بن
 على الهذلي المغربي (ت٥٦٥هـ) (٤).

مكانة كتاب «الكامل» في القراءات بإيجاز:

تتلخص مكانة هذا الكتاب في أمرين إثنين هما:

جمعه لهذا العدد من القراءات.

تضمنه اختيار الهذلي من القراءة .

قال الهذلي: "وسئلت أن اختار اختيارا يوافق العربية والأثر والمعاني والأحكام فأجبتهم إلى ذلك" اهـ(٥).

#### محتويات الكتاب:

استفتح الهذلي كتابه بالكلام عن فضائل القرآن العظيم(١) ثم عقد فصلا في فضل القاريء والمقريء وحامل القرآن(٧) ثم عقد فصلا آخر في أدب القاريء والمقريء(٨) ثم فصلا آخر في معنى القاريء والمقريء(٩) ثم فصلا في فضل المقرئين السبعة ومن تبعهم(١٠) ثم فصلا في ذكر قراء أهل

١) النشر ١/٣٤.

٢) كشف الظنون ص٢١١.

٣) النشر ١/ه٣، وانظر ترجمته في «غاية النهاية»١/٠٢٠-٢٢٢.

٤) كشف الظنون ص١٣٨١.

٥) الكامل (مخطوط) لوحة ٥٣/ب.

٦) ماسيق لوحة ١ - ٤ .

٧) ماسبق لوحة ه/أ.

٨) ماسبق لوحة ٦/ب.

٩) ماسيق لوحة ٧/ب.

١٠) ماسبق لوحة ٨/ب.

مكة (١) ثم فصلا في فضايل أهل الكوفة (٢) ثم فصلا في الأخبار الواردة أن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف ومعنى السبعة واختلاف الناس فيها على الإختصار (٣) ثم عقد عدة كتب كالتالي:

كتاب التجويد (١٠)كتاب العدد (٥)كتاب الوقف (١)كتاب الأسانيد (٧)كتاب الإمالات (٨)كتاب المد والوقف الإمالات (٨)كتاب الإدغام وما يتعلق به (٩)كتاب الهمزة (١١)كتاب المد والوقف لحمزة (١١)كتاب الياء ات (١٢)كتاب الهاء ات وميمات الجمع (١٣)كتاب التعوذ والتسمية والتهليل والتكبير (١٤)كتاب الفرش (١٥).

وضمَّن كل كتاب مما سبق فصولا تبحث في مسائله .

روايات القراءات في كتاب «الكامل»:

جمع الهذلي في كتابه خمسين قراءة عن الأئمة والفا وأربعمئة وتسعة وخمسين رواية وطريقا(١٦).

قال الهذلي: «جملة من لقيت في هذا العلم ثلاثمئة وخمسة وستون شيخا من آخر المغرب إلى باب «فَرْغَانة» يمينا وشمالا و جبلا و بحرا.

ولو علمت أحدا تقدم على في هذه الطبقة في جميع بلاد الإسلام لقصدته وقال أيضا رحمه الله: «ألفت هذا الكتاب «الكامل» فجعلته جامعا للطرق المتلوة والقراءات المعروفة ونسخت به مصنفاتى : «الوجيز»

١) الكامل في القراءات (مخطوط) لوحة ١٩ب.

٢) ماسبق لوحة ١٣/ب.

٣) ماسبق لوحة ١١/١٧.

٤) ماسبق لوحة ١٩/ب.

٥) ماسبق لوحة ٢٤/أ.

٦) ماسبق لوحة ٣٣/أ.

٧) ماسبق لوحة ٣٨/ب.

٨) ماسبق لوحة ٨٠/ب.

٩) ماسبق لوحة ه٩/ب.

١٠) ماسبق لوحة ١١١/أ.

١١) ماسبق لوحة ١١/أ.

۱۲) ماسبق لوحة ۱۶۰/ب. ۱۳ ماسبق استار ۱۷۰۰

١٣) ماسبق لوحة ١٥١/أ.

ماسبق لوحة ٥٥١/أ.

١٥) ماسبق لوحة ١٥/١أ.

١٦) النشر ١/٥٥.

و«الهادى».»اهـ(١).

۹ - كتاب «سبوق العروس في القراءات» لأبي معشر عبدالكريم بن
 عبد الصمد الطبرى نزيل مكة (ت٤٧٨هـ) (٢).

أورد فيه خمسين وخمسمئة والفا من الروايات والطرق(٣).

۱۰ - كتاب «المبهج في القراءات الثماني وقراءة الأعمش وابن محيصن واختيار خلف واليزيدي» لعبدالله بن علي بن أحمد المعروف بسبط الخياط (ت٤١ههـ) (٤).

۱۱ - كتاب «الجامع الأكبر والبحر الأزخر» لأبي القاسم عيسى بن عبد العزيز الاسكندري (ت٦٢٩هـ) (٥).

يحتوي على سبعة الآف رواية وطريق (١).

قال ابن الجزري (ت٣٣٦هـ): "وفي الجملة فكتابه (يعني: الاسكندري) الذي جمعه وسماه "الجامع الأكبر" لم يجمع مثله في هذا الفن فانه لم يترك من القراءات شيئا قل ولا جل إلا نادرا من رآه رأى العجب"اهـ(٧).

#### أما بعد:

فهذه جملة من الكتب المصنفة في القراءات التي اكتفى أصحابها برواية ما وقع لهم من القراءات مجردا عن شرط أو قيد، فمن أراد التمييز بين الصحيح منها والشاذ فعليه بالرجوع إلى كتاب مقيد أو مقريء مقلد مجود (^) والله أعلم.

١) انظر غاية النهاية ٣٩٨/٢.

٢) كشف الظنون ص١٠٠٩.

٣) النشر ١/٥٥.

ع) كشف الظنون ص١٥٨٢.

٥) غانة النهانة ١٩٩١.

٦) النشر ١/٥٥٠.

٧) غاية النهاية ١١١١١.

٨) المنجد ص١٩٠.

المبحث الثالث : كتب توجيه القراءات .

المقصود هنا الكتب المصنفة في تبيين وجوه القراءات والإيضاح عن عللها وحججها.

من المسالك التي سلكها المصنفون في القراءات مسلك الاحتجاج لها ولعل الداعي إلى سلوك هذا النهج هو بيان وجه اختيار القاريء للقراءة بهذا الوجه و هو يساعد أيضا على دفع الشبه في نحور الملحدين كما يساعد على إثراء معاني القرآن العظيم أو ترجيح بعضها على بعض، ونحو ذلك(١).

وقد قيل لابن المبارك(٢): إن الكسائي قد وضع كتابا في إعراب القرآن مثل: «الحمدلله» (بضم الدال) و «الحمد لله» (بنصب الدال) و «الحمد لله» (بخفض الدال) فمن رفع حجته كذا ومن نصب حجته كذا ومن خفض حجته كذا.

فكيف ترى في ذلك؟.

فقال ابن المبارك: إن كانت هذه القراءة قرأ بها قوم من السلف من القراء فالتمس الكسائي المخرج لقراءتهم فلا بأس به وإن كانت قراءة لم يقرأ بها أحد من السلف من القراء فاحتملها على الخروج على النحو؛ فأكرهه.

قال السائل لابن المبارك: ثم قَدمْتُ بعد ذلك بغداد والكسائي حي، لقيت بها رجلا من أهل نيسابور يقال له: «مَت» أخو حفص بن عبد الرحمن وكان من

١) وقد سبق ملاحظة أن كتب «معاني القرآن» اهتمت بصورة واضحة بتوجيه القراءات ومعانيها، كما تجد ذلك في كتاب الفراء والأخفش.

وهذا التعليل أوجه - عندي - من القول: «إن التصنيف في ذلك إنما كان باعثه إثبات حجية القراءة بالنحو»

وذلك لأن هذا القول عكس للواقع، إذ الواقع أن القراءات يحتج بها لا لها على قواعد العربية، وما ثبت بها أصل يرجع ويرد إليه ولا يرجع هو إلى غيره.

أنظر التمهيد الذي كتبه الشيخ سعيد الأفغاني في مقدمة تحقيقه لكتاب «حجة القراءات» لابن زنجلة ص١٩-١٩ و ما كتبه د / عبدالفتاح شلبي في بحثه «الإحتجاج للقراءات بواعثه وتطوره وأصوله وثماره» ص٧١.

عبدالله بن المبارك المروزي مولى بني حنظلة ثقة ثبت فقيه عالم جواد مجاهد جمعت فيه خصال الخير توفي سنة ١٨١هـ. التقريب ص٣٢٠.

أعلم الناس بالنحو والعربية فأخبرته بقول ابن المبارك؛ فقال: أحسن أبو عبد الرحمن وأعجبه قوله.

وقال: ولكن أخبرك أن الكسائي يقول: إن هذه الوجوه كلها قراءة القراء من السلف» اهـ (١).

وهذا الخبر فيه بيان الخطوة الأولى في الاحتجاج للقراءات مع بيان الأصل الذي ينتبه إليه وهو كون القراءات توقيفية، فلا يصح أن يأتي أحد بأوجه من القراءة تحتملها العربية دون أن يكون له سند من الرواية والتلقى عن القراء من السلف.

ويمكن تلخيص المعالم الكبرى لتطور الاحتجاج للقراءات على النحو التالى (٢):

الخطوة الأولى: في التخريجات الفردية التي قام بها بعض أهل العلم حينما احتجوا لبعض القراءات ووجهوها، وكشفوا عن عللها.

الخطوة الثانية: تتمثل في جمع القراءات المختلفة والبحث عن إسنادها حيث يعد البحث عن الإسناد ضرب من الاحتجاج.

الخطوة الثالثة: تتمثل في احتجاج المشارقة والمغاربة لسبعة ابن مجاهد أو الاقتصار على الانتصار لقاريء من السبعة، أو لأصل من أصول القراءات.

وهذا المبحث معقود لذكر الكتب التي تمثل الخطوة الثالثة في تطور الاحتجاج للقراءات حسب التسلسل الزمني فمن ذلك:

١ - كتاب «احتجاج القراء في القراءة» لشمس الدين محمد بن السري المعروف بابن السراج النحوي المصري (ت ٣١٦هـ).
 مات قبل أن يتم كتابه(٣).

٢ - كتاب «إحتجاج القراء في القراءة»(٤) لمحمد بن حسن بن يعقوب بن مقسم البغدادي النحوي (ت٤٥٣هـ).

١) الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع ١٩٧/٢.

٢) الاحتجاج للقراءات بواعثه ... ص٨٧ بتصرف، وهو قد بسط الكلام عن هذه الخطوات.

٣) فهرست ابن النديم ص٩٣ كشف الظنون ص١٠٠.

٤) فهرست ابن النديم ص٤٩ كشف الظنون ص١٥ وذكر له ابن النديم الكتب التالية: «كتاب السبعة بعللها» الكبير «كتاب السبعة» الأوسط، «كتاب الأصغر» ويعرف بـ «شفاء الصدور».

٣ - كتاب «الحجة في علل القراءات السبع»(١) لأبي علي حسن بن أحمد الفارسي (ت٧٣٧هـ) قام فيه بتوجيه القراءات السبع التي أوردها ابن مجاهد في كتابه(٢).

## طريقته في كتابه بإيجاز:

كان الفارسي يبدأ بنص أبي بكر ابن مجاهد في كتابه "السبعة" في القراءات؛ فيذكر اختلاف القراء في الحرف الذي يريد بيان وجهه، مرتبا ذلك على ترتيب آي القرآن الكريم في الحروف التي وقع فيها الاختلاف، ثم يورد كلام أبي بكر بن السراج (ابن السري) ثم ينهي الحكاية عنه ثم يصدر إحتجاجه بكلمة: "قال أبوعلى".

واهتم أبو على بإيراد كلام ابن السري في كتابه "احتجاج القراء" حتى انتهى القدر الذي تركه وذلك عند قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدَى لِلمُتَّقِينَ ﴾ البقرة:٢، وبعد هذه الآية يستقل أبو على بالاحتجاج فلا يرد ذكر ابن السري.

ولا يعمد أبو على إلى اللفظ القرآني الذي وقع فيه الاختلاف بين القراء فيتحدث عنه مبينا وجهه؛ بل يتناول الآية التي وقع فيها ذلك الحرف فيتحدث عن التفسير اللغوي لكلماتها، مستقصيا المعاني التي تحتملها هذه الكلمات، موردا لكل معنى سنده من القرآن الكريم مستدلا بأقوال أئمة اللغة السابقين ومستشهدا بما روي من الشعر جاهليه و إسلاميه، وهكذا يمضي في الشرح اللغوي، ثم يتبعه بتصريف الكلمة - إن كانت تحتمل التصريف - ذاكرا الآراء المحتملة مستدلا على كل رأي بما لديه من نصوص قرآنية وشعر و أقوال، ويذكر الرأي الذي يختار ويستدل عليه.

ثم يخلص من ذلك إلى الحديث فيما يتصل بذلك من مسائل النحو فيذكر أراء ائمة النحاة من أمثال الخليل (ت١٧٥هـ) وسيبويه (ت١٨٠هـ)

البع الجزء الأول منه بتحقيق على النجدي ناصف وعبدالحليم النجار وعبدالفتاح شلبي - الهيئة المصرية - القاهرة ١٣٨٥هـ ثم توقف طبع الكتاب.

ثم بدأ في السنتين الأخيرتين طبعه بجهود محقيقين فاضلين من الشام يسر الله إتمامه وأعانهما عليه.

٢) حتى أن محقق كتاب «السبعة» لابن مجاهد اعتبر أن في ثنايا كتاب «الحجة» للفارسي نسخة من كتاب ابن مجاهد، تنقص مقدمات الكتاب عن القراء السبعة وأساتذتهم وتلاميذهم وأسانيد ابن مجاهد إليهم. مقدمة تحقيق «السبعة» ص٣٩٠.

والكسائي (ت١٨٦هـ) والفراء (ت٧٠هـ) والأخفش (ت١٦٥هـ) والمازني(١) والمبرد (ت١٨٥هـ) وثعلب(٢) وينتصر لفريق دون فريق، ويرى الرأي ويعززه بالأدلة والشواهد من النقل والقياس وفي غضون كل بحث من هذه البحوث يستطرد بذكر قضايا ويستدل عليها حتى ينتهي من الفاظ الآية على هذا النحو لغة ونحوا وصرفا وتفسيرا واحتجاجا وتدليلا، وقد يخلط ذلك كله بمسائل تتصل بالفقه والعقيدة والبلاغة، ثم يعود إلى إعراب الآية، وقد يذكر شيئا من الأصول النحوية التى بنى عليها توجيهه الاعرابي.

وبعد هذه الجولة الواسعة المتقصية المستطردة يعود إلى بيان وجه قراءة كل قاريء راجعا إلى أصل من أصول العربية (٣).

ولعل هذا التطويل الذي سلكه الفارسي في كتابه كان سببا في انصراف بعض الناس عن كتابه، وفي هذا يقول ابن جني (ت٣٩٢هـ) تلميذ الفارسي: "إن أبا علي - رحمه الله - عمل كتاب "الحجة في القراءات» فتجاوز فيه قدر حاجة القراء إلى ما يجفو عنه كثير من العلماء»اهـ(٤).

٤ - كتاب «المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها»(٥) لأبى الفتح عثمان بن جنى (٣٩٢هـ).

قال ابن جنى رحمه الله: «اعلم أن جميع ما شد عن قراءة القراء

١) بكر بن محمد بن حبيب بن بقية أبو عثمان المازني إمام في العربية عقوي في المناظرة من أهل البصرة توفي سنة ٢٠٢هـ وقيل غير ذلك . بغية الوعاة ص٢٠٢ الأعلام ٢٩/٢.

٢) أحمد بن يحي بن يسار الشيباني مولاهم البغدادي أبوالعباس ثعلب إمام الكوفيين في النحو واللغة (٢٠٠-٢٩١هـ).

٣) استفدت في عرض كتاب الفارسي وبيان منهجه في كتابه «الحجة» من كتاب «أبوعلي الفارسي حياته ومكانته بين أثمة التفسير والعربية وآثاره في القراءات والنحو» ص١٧٨-١٧٩.

للمحتسب ١٤/١ وقال أيضا ٢٣٦/١ : «وقد كان شيخنا أبوعلي عمل كتاب «الحجة» في قراءة السبعة فأغمضه وأطاله حتى منع كثيرا ممن يدعي العربية فضلا على القرأة منه، وأجفاهم عنه الهم.

ومن أجل هذا تمنى الشيخ سعيد الأفغاني لو أن أحدا عرض مادة كتاب «الحجة» - عرضا منسقا يفي بحاجة أهل العلم وطلابهم ويجنبهم في الوقت نفسه مكارهه - في جزء لطيف مقتصرا فيه على ما يتعلق بتوجيه القراءات. مقدمة تحقيق «حجة القراءات» لابن زنجلة ص٢٢.

مطبوع بتحقیق علی النجدی ناصف وعبدالحلیم النجار وعبدالفتاح شلبی ، وقدم لطبعته الثانیة محمد بشیر الادلبی - دار سزکین للطباعة والنشر - ۱٤٠٦هـ.

السبعة - وشهرتهم مغنية عن تسميتهم - ضربان :

ضرب شذ عن القراءة عاريا من الصنعة، ليس فيه إلا ما يتناوله الظاهر مما هذه سبيله فلا وجه للتشاغل به، وذلك لأن كتابنا هذا ليس موضوعا على جميع كافة القراءات الشاذة عن قراءة السبعة، وإنما الغرض منه إبانة ما لطفت صفته، وأغربت طريقته.

وضرب ثان وهو هذا الذي نحن على سمته، أعنى: ما شذ عن السبعة، وغمض عن ظاهر الصنعة، وهو المعتمد المعول عليه، المولى جهة الإشتغال به.

ونحن نورد ذلك على ما رويناه ثم على ماصح عندنا من طريق رواية غيرنا له، لا نألوا فيه ما تقتضيه حال مثله من تأدية أمانته وتحري الصحة في روايته، وعلى أننا ننحي فيه على كتاب أبي بكر أحمد بن موسى بن مجاهد رحمه الله الذي وضعه لذكر الشواذ من القراءة، إذ كان مرسوما به محنو الأرجاء عليه وإذ هو أثبت في النفس من كثير من الشواذ المحكية عمن ليست له روايته، ولا توفيقه ولا هدايته اهـ(۱).

### قلت: يلاحظ مايلي:

(۱) أن القراءات الشاذة عند ابن جني هي ما وراء السبعة، فكتابه «المحتسب» مشتمل على جملة كبيرة من القراءات الثلاث المتممة للعشر، التي صحح أهل العلم تواترها مع السبعة في الجملة من طرقها المشهورة.

وبناء على هذا فإن كتابه يحتوي على توجيه جملة كبيرة من القراءات الثلاث المتممة للعشر.

(٢) أن عمدة ابن جني في القراءات الشاذة هو مصنف ابن مجاهد الذي وضعه لذكر الشواذ من القراءة.

وعليه فإن كتاب «المحتسب» يحمل بين ثناياه نسخة من كتاب «شواذ القراءة» لابن مجاهد بدون المقدمة.

ومنهج «المحتسب» قريب من منهج «الحجة» لأبي على الفارسي، رحمه

١) المحتسب ١/٣٥٠

الله(۱) لايكاد يخالفه إلا بمقدار ما تقتضيه طبيعة الإحتجاج لقراءة الجماعة والقراءة الشاذة؛ فأبو الفتح يعرض القراءة ويذكر من قرأ بها، ثم يرجع في أمرها إلى اللغة، يلتمس لها شاهدا فيرويه، أو نظيرا فيقيسها عليه، أو لهجة فيردها إليها ويؤنسها بها، أو تأويلا أو توجيها فيعرضه في قصد وإجمال، أو تفصيل وافتنان على حسب ما يقتضيه المقام، ويتطلبه الكشف عن وجه الرأي في القراءة، وهو في الجملة أخذ بها واطمئنان إليها.

وربما وقع في نفسك من كثرة ما عدد من خصائصها واستخرج من لطائفها أنه يؤثرها ويحكم لها على قراءة الجماعة، كما تراه في إحتجاجه لقراءة الحسن «اهدنا صراطا مستقيما» الفاتحة: (٢).

وإن هو لم يجد للقراءة وجها يسكن إليه إما لشذوذه في اللغة، واما لحاجته في الاحتجاج إلى ضرب من التكلف والاعتساف لم يتحرج أن يردها أو يضعف القراءة بها، لايكاد يأخذها هي نفسها بهذا أو ذاك، ولكن يأخذ به الوجه الذي يتجه بها إليه فهو أخذ غير مباشر ولا صريح.

فقال مثلا في الاحتجاج لقراءة ابن محيصن : "ثم أطره إلى عذاب النار" البقرة:١٢٦ بإدغام الضاد في الطاء، قال ابن جني رحمه الله: "هذه لغة مرذولة" اهـ(٣).

وقال في الاحتجاج لقراءة أبي جعفر يزيد : ﴿لِلْمَلاَئَكَةِ السُبُدُواْ ﴾(١) البقرة:٣٤ بضم التاء : «هذا ضعيف عندنا جدا "اهـ(٥).

وليس عجيبا ولا منكورا أن يتشابه كتاب «الحجة» وكتاب «المحتسب» في

١) تجد فصلا كاملا في تأثر ابن جني في «المحتسب» بأبي علي ضمن كتاب «أبوعلي الفارسي حياته ومكانته...» ص٢٢٧-٣٨٤.

٢) المحتسب ١/١١-٢٤.

٣) المحتسب ١٠٦/١.

قرأ أبوجعفر من رواية ابن جماز ومن غير طريق هبة الله وغيره عن ابن وردان بضم التاء حالة الوصل، ووجه ذلك أنهم استثقلوا الانتقال من الكسرة الى الضمة اجراء للكسرة اللازمة مجرى العارضة، وذلك لغة «أزد شنوءة»، وعللها أبو البقاء: بأنه نوى الوقف على التاء فسكنها ثم حركها بالضم اتباعا لضم الجيم ولم يعتد بالساكن فاصلا، وهذا من اجراء الوصل مجرى الوقف، وروى هبة الله وغيره عن ابن وردان اشمام كسرتها الضم، ووجه الاشمام أنه أشار الى الضم تنبيها على أن الهمزة المحذوفة التي هي همزة الوصل مضمومة حال الابتداء، وصحح في النشر الوجهين عن ابن وردان، وقرأ باقي العشرة بالكسرةالخالصة على الجر بالحروف. انظر «النشر» ٢١٠/٢ وقرأ باقي العشرة بالكسرةالخالصة على الجر بالحروف.

٥) المحتسب ٧١/١.

المنهج على هذا النحو؛ فموضوعهما واحد، وصاحب "الحجة" أستاذ لصاحب "المحتسب" ووحدة الموضوع تستدعي تشابها في علاج مسائله، وللاستاذ في تلميذه تأثير، وللتلميذ في أستاذه قدوة.

على أن ابن جني كان يأخذ على كتاب "الحجة" إغماض أسلوبه، وطول الاحتجاج فيه حتى عي به القراء، وجفا عنه كثير من العلماء(١) فلم يشأ أن يكون في "المحتسب" كما كان شيخه من قبله في "الحجة" لهذا لا تراه يكثر مثله من الشواهد و لا يمعن إمعانه في الإستطراد، ولا يغمض إغماضه في الإحتجاج، وهو يذكر هذا وينبه عليه في مواطن شتى من الكتاب(٢).

٥ - كتاب «حجة القراءات»(٣) لأبي زرعة عبد الرحمن بن محمد بن زنجلة من علماء القرن الرابع الهجري(٤).

في الاحتجاج للقراءات السبع .

انتهج ابن زنجلة في كلامه على القراءات الترتيب المعروف للسور من فاتحة الكتاب إلى خاتمته؛ فهو يذكر عنوان السورة، ثم يشرع في الكلام على الآيات التي فيها أوجه للقراءات على ترتيبها في السورة، فينسب كل قراءة إلى قارئها من السبعة ثم يذكر الحجة في قراءته، وينتقل إلى الوجه الآخر ذاكرا الحجة فيه أيضا، وهو إذا وجد الحجة من القرآن نفسه بدأ بها، وإذا كانت الحجة في الحديث ذكره، كما يورد في ذلك الشعر والنثر من كلام العرب، ويورد كلاماللغويين والنحويين، حتى إذا فرغ انتقل إلى آية بعدها مما فيه وجوه مختلفة متجاوزا الآيات التي لا خلاف في قراءتها بين السبعة. ويمتاز كلامه وشرحه بالوضوح والإيجاز مكتفيا بأقل ما يقنع من الحجج، وإذا كان له اختيار ذكره بعد فراغه من عرض الوجوه المختلفة للقراءات

الصحيحة (٥).

١) سبق نقل بعض نصوصه في ذلك أثناء الحديث عن كتاب «الحجة» لأبي على الفارسي.

٢) استفدت في بيان منهج ابن جني من مقدمة تحقيق «المحتسب» ١١/١-١٩٠.

٣) مطبوع بتحقيق سعيد الأفغاني - مؤسسة الرسالة - الطبعة الرابعة ١٤٠٤هـ. '

٤) مقدمة تحقيق الحجة لابن زنجلة ص٢٦٠.

استفدت في ايضاح منهج ابن زنجلة في كتابه مما كتبه محققه في مقدمته ص٣٠-٣٦.
 وقد لاحظت أثناء مراجعاتي لهذا الكتاب أنه يكاد أن يكون تلخيصا لكتاب ابن خالوية
 (ت ٣٧٠هـ) «إعراب قراءات أهل الأمصار» والله أعلم بحقيقة الحال.

وقد أبديت هذه الملاحظة لمحقق كتاب ابن خالوية الدكتور/ عبدالرحمن ابن عثيمين

٦ - كتاب «الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججها»(١)
 لمكي بن أبي طالب القيسي (ت٤٣٧هـ).

يتحدث مكي في مقدمة كتابه هذا فيقول: "كنت قد ألفت بالمشرق كتابا مختصرا في القراءات السبع في سنة احدى وتسعين وثلاثمئة وسميته "كتاب التبصرة" وهو فيما اختلف فيه القراء السبعة المشهورون، وأضربت فيه عن الحجج والعلل ومقاييس النحو في القراءات واللغات طلبا للتسهيل، وحرصا على التخفيف ووعدت في صدره أني سأؤلف كتابا في علل القراءات التي ذكرتها في ذلك الكتاب "التبصرة"(١)، أذكر فيه حجج القراءات ووجوهها وأسميته: "كتاب الكشف عن وجوه القراءات" ثم تطاولت الأيام وترادفت الأشغال عن تأليفه وتبيينه ونظمه الى سنة أربع وعشرين وأربعمئة..... وهأنذا حين أبدأ بذلك - أذكر علل ما في أبواب الأصول، دون أن أعيد ذكر ما في كل باب من الاختلاف؛ إذ ذاك منصوص في الكتاب الذي هذا شرحه، وأرتب الكلام في علل الأصول على السؤال والجواب.

- ثم إذا صرنا إلى فرش الحروف ذكرنا كل حرف ومن قرأ به وعلته حجة كل فريق.

- ثم أذكر اختياري في كل حرف، وأنبه على علة إختياري لذلك كما فعل من تقدمنا من أئمة المقرئين الهـ (٣).

٧ - كتاب «الجمع والتوجيه لما انفرد به الإمام يعقوب»(٤) لشريح بن محمد الرعيني(ت٥٩٩هـ).

٨ - كتاب «الكشف في نكت المعاني والإعراب وعلل القراءات المروية عن الأئمة السبعة»(٥) لنور الدين علي بن الحسين بن علي الباقولي (ت٤٥ههـ).

<sup>=</sup> فأقرنى عليها وأفاد أنه لا حظ ذلك أيضا.

١) طبع بتّحقيق د/ محي الدين رمضان - مؤسسة الرسالة - بيروت الطبعة الثالثة ١٤٠٤هـ.

٢) تقدم الحديث عنه ضمن الكتب المحررة في القراءات ص ٢٢٢.

٣) الكشف ٢/١-ه باختصار.

٤) تاريخ التراث العربي ٢٣/١.

٥) كشف الظنون ص١٤٩٣.

٩ - كتاب «تلخيص علل القرآن»(١) لأبي الفضل حبيش بن براهيم التفليسي (ت٢٩٩هـ).

۱۰ - كتاب «تحفة الأقران فيما قريء بالتثليث من حروف القرآن» (۲) لأحمد بن يوسف الرعيني (ت٧٧٧هـ).

### موضوع هذا الكتاب:

ما قريء بالحركات الثلاث في القرآن الكريم، سواء أكان التثليث بنية، أو إعرابا، وسواء أكانت القراءة متواترة أم آحادا.

#### طريقة المؤلف(٣):

يعرض الآية مصدرا إياها بقوله: "ومن ذلك قوله تعالى في سورة . قريء بفتح . وضمها وكسرها"، ثم يشرع في الحديث عن كل واحدة بذكر من قرأ بها من القراء أو بعضهم، ثم ما فيها من توجيهات وتعليلات .

وقد يستطرد فيذكر بعض الأمور التي تتعلق بالآية، ويعنون لها بـ «تتميم».

عرض المصنف في كتابه ثمانيا وثمانين لفظة مثلثة، رتبها على حروف المعجم مراعيا الحرف المثلث، ف«شركاءكم» بتثليث الهمزة وضعها في حرف الباء، و «جذوة» بتثليث الباء وضعها في حرف الباء، و «جذوة» بتثليث الجيم وضعها في حرف الميم .

والتزم داخل الحرف الواحد ترتيب الآيات على ورودها في القرآن الكريم ؛ فقدم ما ورد من الفاظ مثلثة في الفاتحة على البقرة وهكذا .

۱۱ - كتاب «القراءات الشاذة وتوجيهها من لغة العرب»(٤) لعبد الفتاح القاضى (ت١٤٠٣هـ).

قال الشيخ عبد الفتاح القاضي رحمه الله في مقدمة كتابه هذا: "وبعد فهذه مذكرة ذكرت فيها القراءات التي انفرد بنقلها القراء الأربعة ابن محيصن. يحي اليزيدي. الحسن البصري. سليمان الأعمش. أو أحدهم، أو راو من رواتهم فإن وافقت قراءة واحد منهم إحدى القراءات المتواترة

١) كثيف الظنون ص٤٧٩ المستدرك على معجم المؤلفين ص١٨٧٠.

٢) مطبوع بتحقيق دعلي حسين البواب - دار المنارة - جدة الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ.

٣) استفدت من مقدمة المحقق في بيان منهج الرعيني ص١١-١٣.

كا طبع مع كتاب «البدور الزاهرة في القراءات العشر المتواترة» للمصنف نفسه رحمه الله
 تعالى - نشر الكتاب العربي - بيروت - الطبعة الأولى ١٤٠١هـ-

أو وجها من وجوهها تركت الكلام عليها.

وقد ذكرت لكل قراءة من تك القراءات وجهها من اللغة والإعراب مؤثرا في ذلك أحسن الأوجه وأشهر الأعاريب سالكا سبيل القصد والإعتدال.

وقدمت بين يدي المقصود بحثين شرحت في الأول منهما أركان القراءة المقبولة، وما تتميز به عن القراءة الشاذة المردودة، وبينت حكم القراءة بكل منهما وحكم تعلم القراءة الشاذة وتعليمها وتدوينها في الكتب، وذكرت في الثاني كلمة موجزة في تاريخ القراء الأربعة ورواتهم وطرقهم اهـ(١).

۱۲ - كتاب «المغني في توجيه القراءات العشر المتواترة»(٢) لمحمد سالم محيسن حفظه الله.

قال عن منهجه الذي أتبعه في تصنيف كتابه هذا:

«أولا: جعلت بين يدي الكتاب عدة مباحث هامة لها صلة وثيقة بموضوع الكتاب.

. ثانيا : القراءات التي سأقوم بتوجيهها هي «القراءات العشر» المتضمنة في كتاب «النشر في القراءات العشر».

ثالثا : أكتب الكلمة القرآنية التي فيها أكثر من قراءة والمطلوب توجيهها ثم أتبعها بجزء من الآية القرآنية التي وردت الكلمة فيها، وبعد ذلك أذكر سورتها ورقم آيتها.

رايعا: أسند كل قراءة إلى قارئها.

خامسا : رجعت في كل قراءة الى أهم المصادر ، وفي مقدمة ذلك :

- متن «طيبة النشر في القراءات العشر» لابن الجزري.

- كتاب «النشر في القراءات العشر».

سادسا : راعيت في تصنيف الكتاب ترتيب الكلمات القرآنية حسب ورودها في سورها» اهـ (٣).

١) القراءات الشاذة وتوجيهها من لغة العرب ص٥٠

٢) مطبوع - دار الجيل - بيروت - مكتبة الكليات الأزهرية بالقاهرة - الطبعة الثانية

٣) المغني في توجيه القراءات العشر المتواترة ٨/١٠

## خلاصة نتائج المبحث:

بعد هذا العرض الموجز السريع لأهم الكتب المصنفة في توجيه القراءات تلاحظ الأمور التالية:

- (۱) بطلان زعم من قال: "كان أبوعلي الفارسي (ت٣٧٧هـ) أول من احتج للقراءات السبع فألف فيها كتابه "الحجة في علل القراءات السبع» (۱) إذ تبين أنه سبقه إلى الاحتجاج للقراءات السبع ابن السري (ت٣١٦هـ) وابن مقسم البغدادي (ت٣٥٥هـ).
- (٢) أن الاحتجاج للقراءات لم يقتصر على السبع فقط، إذ صنفت كتب في الإحتجاج للقراءات العشر، كما صنفت كتب في الإحتجاج لما وراء القراءات السبع مما يشمل العشر وغيرها.
- (٣) أن القراءات السبع حظيت باهتمام أكبر من المصنفين في الاحتجاج للقراءات.
  - (٤) أن الاهتمام بالاحتجاج للقراءات لم ينقطع حتى عصرنا هذا.
- (ه) المقصود في كتب الاحتجاج إنما هو بيان وجه القراءة من جهة الإعراب أو المعنى الذي من أجله اختار القاريء الذي يحتج لقراءته هذه القراءة، و لا يقصد منه أن القراءة تعتمد في صحتها على ما يذكر في كتب الاحتجاج .

فكتُب الاحتجاج إنما تبين حجة القاريء في اختياره للقراءة بكذا دون كذا، وليست لذكر الحجة التي بها تصير القراءة صحيحة، لأن هذا عكس للواقع وهو أن اللغة إنما تثبت بالقراءة وليس العكس وبالله التوفيق.

١) القراءات القرآنية في بلاد الشام ص٧٠.

# الباب الثالث رد الشبهات التي تثار حول القراءات

ويشتمل على تمهيد وفصلين:

التمهيد : شبه الملحدين حول القراءات القرآنية.

الفصل الأول: الشبه في اختلاف القراءات وردها.

الفصل الثاني: الشبه في رسم المصحف وردها.

لما أتممت ما يتعلق بالقراءات بتعريف وأقسام وتدوين أتبعت ذلك بإيراد الشبه التي تثار حول القراءات والرد عليها وجعلتها في باب مستقل، تابع للأبواب السابقة، على صورة الوصف العارض ليناسب حال موضوعه.

وقسمت الرد على تمهيد و فصلين : الفصل الأول : الشبه في اختلاف القراءات وردها . الفصل الثاني : الشبه في رسم المصحف وردها .

رددت فيهما على خمس شبه وافتراءات لأعداء الله في ذلك .

التمهيد : شبه الملحدين حول القراءات القرآنية .

ما برح أعداء الاسلام يكيدون له، يحاولون اطفاء نوره وتشويه صورته (ويَأبَى اللّهُ إلا أَنْ يُتِمَّ نُورَةً وَلَو كَرِه الكَافِرُونَ (١).

يشككون في صحة رسالة المصطفى صلوات ربي وسلامه عليه؛ فيقولون: كاهن، وتارة يقولون: مجنون، وتارة يقولون: ﴿شَاعِرٌ نَتَرَبَّصُ بِهِ رَيْبَ المَنُونِ﴾ (٢). وهم في تخبطهم كاذبون.

ويبقى القرآن العظيم آية بينة ومعجزة خالدة، تبطل ما يأفكون، من شبه وكيد وطعون.

ونبتت بَعْدُ نابتة سؤ فحاكت بخيط العنكبوت بيوتا من الشبه والظنون؛ فجاءت شيئا إدًا، لم يأت به الكافرون في زمن رسول رب العالمين عَلِيتَهُ.

ويصور هذا ابن قتيبة (ت٢٧٦هـ) في قوله: "وقد اعترض كتاب الله بالطعن ملحدون ولغوا فيه وهجروا، و اتبعوا ﴿ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ اَبْتَغَاءَ النَّفِتْنَةُ وَابْتِغَاءُ تَأُويلِهِ ﴾ (٣) بأفهام كليلة، وأبصار عليلة، ونظر مدخول، فحرفوا الكلام عن مواضعه وعدلوه عن سبله.

ثم قضوا عليه بالتناقض و الإستحالة، واللحن، وفساد النظم والاختلاف. وأدلوا في ذلك بعلل ربما أمالت الضعيف الغمر، والحدث الغر،

١) اقتباس من سورة التوبة :٣٢.

٢) اقتباس من سورة الطور ٣٠٠.

٣). اقتباس من سورة آل عمران ٧٠.

و أعترضت بالشبه في القلوبوقدحت بالشكوك في الصدور.

ولو كان مانحلوا إليه على تقريرهم و تأولهم؛ لسبق إلى الطعن به من لم يزل رسول الله يَزِلِيَّ يحتج عليه بالقرآن، ويجعله العلم لنبوته، والدليل على صدقه، ويتحداه في موطن بعد موطن على أن يأتي بسورة من مثله؛ وهم الفصحاء والبلغاء والخطباء والشعراء والمخصصون من بين جميع الأنام بالألسنة الحداد واللدد في الخصام مع اللب والنهى و أصالة الرأي.

وقد وصفهم الله بذلك في غير موضع من الكتاب، وكانوا مرة يقولون: هو سحر(۱) ومرة يقولون: هو قول الكهنة(۲) ومرة أساطير الأولين(۳).

ولم يحك الله تعالى عنهم ولا بلغنا في شيء من الروايات أنهم جدبوه من الجهة التي جدبه منها الطاعنون»اهـ(٤).

قلت: ولست أبعد عن الحقيقة إن قلت: إنّ هذه الشبه التي تثار حول القرآن العظيم جانب كبير منها جاء من اليهود والنصارى، ويظهر هذا من خلال المناظرات والمحاورات التي كانت تجري بين علماء الاسلام وأهل الكتاب وهي قديمة جدا؛ حيث كان أهل الكتاب يحاولون عكس الأدلة الدامغة التي يواجههم بها المسلمون في أن ما بين أيديهم من الكتب محرّف مبدل.

ولا جرم أن تعاد هذه الشبه وتطور بصيغ أخرى متنوعة في كتابات المستشرقين حول القرآن العظيم، حيث يدسونها في دراساتهم التي يسمُونَها بالبحث العلمي وبالبحث الموضوعي ويُلْحِنُون بها في كل مناسبة.

ولعل القراءات القرآنية في النص القرآني من أكثر المجالات التي لجوا فيها بزيفهم وضلالهم؛ فاهتم علماء الاسلام بالرد عليهم، وصنفوا في ذلك المصنفات.

وأذكر هنا بعضا من مصنفات وبحوث المتأخرين خاصة الذين اشتغلوا بالرد على المستشرقين وبالذات على المستشرق المجري اليهودي جولد تسيهر (ت١٣٤هـ ١٩٢١م) الذي عقد بابا في كتابه «مذاهب التفسير

١) ورد ذلك في مواضع من القرآن منها قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِم آياتُنَا بَيّنَاتٍ قَالَ الّذِين كَفَرُوا لِلحَقِّ لَمّا جَاءَهُم : هَذَا سِحْرٌ مُبِينٍ ﴾ الأحقاف:٧.

٢) قال تبارك وتعالى عن القرآن: ﴿ وَلا بِقَولِ كَاهِنٍ قَلِيلًا مَا تَذْيُّرُون ﴾ الحاقة ٢٠٠٠

٣) قال تبارك وتعالى عن الكافرين: ﴿ وَقَالُوا : أَسَاطِيرُ الأولِينَ الْكَتَبَها فَهِي تُمْلَى
 عَلَيْه بُكْرَةً وَأَصِيلا ﴾ الفرقان: ٥.

٤) تأويل مشكل القرآن ص٢٢-٢٣.

الإسلامي" حول المرحلة الأولى للتفسير، لايكاد يترك شبهة حول القرآن من حهة القراءات إلا أشار إليها.

فمن هذه المصنفات والبحوث في الرد على جولد تسيهر:

- ١ ما كتبه الدكتور/ عبد الوهاب حموده في كتابه «القراءات واللهجات»(١) في الفصل العاشر منه.
- ٢ وما كتبه محمد طاهر الكردي في كتابه «تاريخ القرآن» في الرد على الافرنج القائلين باستنباط القراءات عن الرسم.
- ٣ وما كتبه الشيخ: عبد الفتاح القاضي في كتابه «القراءات في نظر المستشرقين والملحدين» وهو رد علمي قوي متين جزاه الله خيرا عن الإسلام والمسلمين.
- ٤ وما كتبه الدكتور/ عبد الفتاح إسماعيل شلبي في كتابه «رسم المصحف العثماني وأوهام المستشرقين في قراءات القرآن الكريم دو افعها ودفعها».
- ٥ وما كتبه الدكتور: عبد الرحمن السيد في بحثه «جولد تسيهر والقراءات» (٢).
- ٦ وما كتبه الدكتور: إبراهيم عبدالرحمن خليفة في كتابه «دراسات في مناهج المفسرين» حيث عقد فصلا طويلا(٣).

في الرد على جولد تسيهر ويمكن أن يفرد في كتاب.

١) طبع مكتبة النهضة المصرية - القاهرة ١٩٤٨هـ.

٢) منشور بمجلة المربد - إصدار جامعة البصرة - السنة الأولى العدد الأول. بواسطة القراءات القرآنية تاريخ وتعريف ص١١١٠.

٣) واستغرق هذا الرد من ص٦٩-٢١٢.

## الفصل الأول: الشبه في اختلاف القراءات وردها.

أخبر الرسول صلي أن القرآن الكريم: «أنزل على سبعة أحرف»(١) فكان هذا الخبر أصل في اختلاف القراءات القرآنية .

وبين علماء الاسلام أن الاختلاف نوعان:

النوع الأول: نوع محمود، موجود في نصوص الكتاب والسنة، وهو اختلاف التنوع.

النوع الثاني : و نوع مذموم، لاوجود له - ولله الحمد - في القرآن العظيم و لا في السنة المشرفه، وهو اختلاف التضاد.

أما اختلاف التنوع فهو الواقع بين القراءات، فلا تضاد بينها ولله الحمد.

وبناء على ما تقدم قرر العلماء رحمهم الله الحقائق التالية (٢):

- (١) أن اختلاف القراءات سببه ومصدره التوقيف التلقي عن رسول الله عَلِيَّةٍ.
- (٢) أن اختلاف القراءات لا تضاد فيه ولاتناقض، وأنه من اختلاف التنوع، فكل قراءة تصدق الأخرى، والواجب علينا الإيمان والقبول بذلك كله.
- (٣) حرص الصحابة على نقل الدين وتبليغه إلى من بعدهم بضبط و حفظ تامين.

هذه الحقائق حاول بعض الملحدين نقضها والتشكيك فيها؛ فجاء بشبه و أباطيل، سأذكرها هنا مع ردها و دفعها.

١) حديث متواتر. أنظر نظم المتناثر ص١١١٠.

٢) سبق ولله الحمد والمنة تقرير هذه الحقائق وبسط القول فيها في الباب الأول من هذا القسم.

### ويشتمل هذا الفصل على رد الشبه التالية:

الشبهة الأولى: اختلاف القراءات اضطراب في نص القرآن الكريم. الشبهة الثانية: سبب اختلاف القراءات خلو رسم المصحف من الشكل والحركات.

الشبهة الثالثة : عدم كتابة بعض الصحابة لبعض القرآن ، وكتابة بعضهم في مصاحفهم ماليس بقرآن.

#### وإليك البيان:

الشبهة الأولى: إختلاف القراءات اضطراب في نص القرآن.

يقول المستشرق جولد تسيهر(۱): «لايوجد كتاب تشريعي اعترفت به طائفة دينية اعترافا عقديا على أنه نص منزل أو موحى به يقدم نصه في أقدم عصور تداوله مثل هذه الصورة من الإضطراب وعدم الثبات كما نجد في نص القرآن»اهـ(۲).

قلت: قبل الخوض في رد هذه الشبهة أشير هنا إلى أن جولد تسيهر في طعنه هذا إنما طور طعنا قديما جاء به الملحدون ورده عليهم أهل العلم.

قال ابن قتيبة (ت٢٧٦هـ): «الحكاية عن الطاعنين وكان مما بلغنا عنهم انهم يحتجون بقوله عزوجل: ﴿وَلَو كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيرِ اللّه لَوَجَدُوا فِيه اخْتلافاً كَثِيراً ﴾ النساء: ٨٢ وبقوله: ﴿لا يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِه ﴾ فصلت: ٢٢ وقالوا: وجدنا الصحابة رضي الله عنهم ومن بعدهم يختلفون في الحرف ... ... والقراء يختلفون فهذا يرفع ما ينصبه ذاك ، وذاك يخفض ما يرفعه هذا ، وأنتم تزعمون أن هذا كله كلام رب العالمين ، فأي شيء بعد هذا الاختلاف تريدون؟. وأي باطل بعد الخطأ واللحن

ا) مستشرق مجري له العديد من المصنفات رحل إلى سوريه وفلسطين ومصر ، وعين استاذا في جامعة بودابست (عاصمة المجر) وتوفي بها (١٢٦٦-١٣٤٠هـ).
 الأعلام ١٤٠٨.

٢) مذاهب التفسير الاسلامي ص٤ وهو يقصد هنا إختلاف القراءات كما صرح في كلامه
 بعد ذلك.

تبتغون؟.» اهـ(١).

قلت: لعلك ترى كيف أن هذه الشبهة التي جاء بها المستشرق تسيهر شبهة قديمة مستهلكة ، وهي كما ترى ذات شقين:

الأول: إختلاف القراءات اضطراب في نص القرآن الكريم.

الثاني: اختلاف القراءات يخالف ما أخبر الله عزوجل به عن كتابه من أنه لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا.

١) تأويل مشكل القرآن ص٢٤-٢٥.

الرد على الشبهة الأولى:

كسرت الرد على قسمين:

القسم الأول: لرد الفرع الأول من الشبهة ، والمتمثل هنا في كلام حولد تسيهر ٠

القسم الثاني: لرد الفرع الثاني من الشبهة والمتمثل هنا فيما حكاه ابن قتيبة رحمه الله عن الطاعنين في القرآن العظيم.

## رد الفرع الأول من الشبهة:

زعم جولد تسيهر أنه لايوجد كتاب تشريعي اعترفت به طائفة دينية اعترافا عقديا على أنه نص منزل أو موحى به يقدم مثل هذه الصورة من الاضطراب وعدم الثبات كما يوجد في نص القرآن العظيم.

وهذا زعم باطل يصدق فيه قولهم في الأمثال «رمتني بدائها وانسلت»(١) ويظهر بطلانه بالأمور التالية:

- لم ير جولد تسيهر كتب الشرائع السابقة في نصوصها الأصلية، فكيف يحكم بأنها ليست كالقرآن في تعدد القراءات والوجوه ؟.

على أنه يناقض نفسه فيقرر في الباب نفسه الذي أورد فيه كلامه السابق أن التلمود يقول بنزول التوراة بلغات كثيرة في وقت واحد (٢).

أليس هذا شبيها بنزول القرآن على سبعة أحرف ؟.

أما النصوص الباقية من الكتب السابقة فهي مختلفة إختلافا كبيرا بل متضاربه أيضًا ، وهذا يقرره جولد تسيهر نفسه كذلك حيث يتساءل في موضع من كتابه الذي أورد فيه كلامه المتقدم ويقول: «أي نسخة من التوراة كان يستخدمها (يعني: أبا الجلد) في در استه ؟.» اهـ (٣).

قلت: ففي هذا اعتراف منه بوجود نسخ مختلفة من التوراة(٤).

- وقد قرر علماء الإسلام(٥) اضطراب ما هو موجود في أيدي

١) كتاب الأمثال لأبي عبيد ص٧٣ المستقصى في أمثال العرب ١٠٣/٢.

٢) مذاهب التفسير الإسلامي ص٥٠٠.

٣) مذاهب التفسير الاسلامي ص٨٦٠.

٤) مستفاد مما كتبه د/ عبدالحليم النجار في هامش ترجمته لكتاب تسيهر السابق ص٤

٥) انظر «المختار في الرد عل النصارى» للجاحظ ص٩٦٠-١٠٠ و «الفِصَل في الملل والنحل» لابن حزم ١١٦/١ وما بعدها و شفاء الغليل فيما وقع في التوراة والإنجيل من التبديل»

اليهود والنصارى مما يسمونه «التوراة» و «الإنجيل»، حتى قال القرافي (ت٤٨٤هـ) متحدثا عن التوراة وتعدد نسخها : «لاتكاد نسخة توافق الأخرى»اهـ(١).

وقال ابن تيمية (ت٢٨٥هـ): "والتوراة هي أصح الكتب وأشهرها عند اليهود والنصارى، ومع هذا فنسخة السامرة مخالفة لنسخة اليهود والنصارى حتى في نفس الكلمات العشر؛ ذكر في نسخة السامرة (٢) منها من أمر استقبال الطور ماليس في نسخة اليهود والنصارى، وهذا مما يبين أن التبديل وقع في كثير من نسخ هذا الكتب، فإن عند السامرة نسخا متعددة، وكذلك رأينا في الزبور نسخا متعددة تخالف بعضها بعضا مخالفة كثيرة في كثير من الألفاظ والمعاني يقطع من رآها أن كثيرا منها كذب على زبور داود عليه السلام.

وأما الأناجيل فالاضطراب فيها أعظم منه في التوراة» اهـ (٣).

وقال ابن قيم الجوزية (ت٥١٥هـ): "وقولهم: "نسخ التوراة متفقة في شرق الأرض وغربها"؛ كذب ظاهر، فهذه التوراة التي بأيدي النصارى تخالف التوراة التي بأيدي اليهود، و التي بأيدي السامرة تخالف هذه وهذه.

وهذه نسخ الإنجيل يخالف بعضها بعضا ويناقضه، فدعواهم: أن نسخ التوراة والإنجيل متفقة شرقا وغربا من البهت والكذب الذي يروجونه على أشباه الأنعام؛ حتى أن هذه التوراة التي بأيدي اليهود فيها من الزيادة والتحريف والنقصان ما لايخفى على الراسخين في العلم، وهم يعلمون قطعا أن ذلك ليس في التوراة التي أنزلها الله على موسى عليه السلام ولا في الإنجيل الذي أنزله على المسيح عليه السلام.

وكيف يكون في الإنجيل الذي أنزل على المسيح قصة صلبه وما جرى له، وأنه اصابه كذا وكذا، وصلب يوم كذا وكذا، وأنه قام من القبر بعد ثلاث وغير ذلك مما هو من كلام شيوخ النصارى، وغايته أن يكون من كلام الحواريين خلطوه بالإنجيل وسموا الجميع انجيلا؛ وكذلك كانت الاناجيل

ص٣٢-٨٥ و «إظهار الحق» ص٢٠٥ و ما بعدها، وص ٤٤١ وما بعدها.

١) الأجوبة الفاخرة ص٥٨.

۲) السامرة من فرق اليهود قوم يسكنون جبال بيت المقدس وقرايا من أعمال مصر، أثبتوا نبوة موسى وهارون ويوشع بن نون عليهم السلام وأنكروا نبوة من بعدهم. الملل والنحل للشهرستاني ١٨/١١ دائرة المعارف الاسبلامية ١٨/١١.

٣) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح ١/ ٣٨٠ وأنظر منه ٢٠/٢ وما بعدها.

عندهم أربعة يخالف بعضها بعضا" اهـ(١).

قلت: وإذا تقرر ماسبق؛ ظهر تناقض جولد زيهر من كلامه نفسه وخطؤه في واقع الأمر.

على أن قوله عن اختلاف القراءات: "اضطراب وعدم ثبات" ليس إلا باطلا من القول وزور الما يلى:

- معنى الإضطراب وعدم الثبات في النص هو وروده على صور مختلفة أو متضاربه لا يعرف الصحيح الثابت منها، أما ورود النص على صور كلها صحيح بالنسبة إلى مصدره متواتر الرواية عنه فليس في ذلك شيء من الإضطراب وعدم الثبات(٢).

وقراءات القرآن العظيم المعتمدة مهما اختلفت في النص الواحد كلها مقطوع بصحة نسبتها الى المصدر الأصلي و هو الرسول عليه أفضل السلام وأزكى التسليم؛ فقد أخبر عَلِيَّةٍ: «أن القرآن أنزل على سبعة أحرف»(٣) وأذن صلوات ربى وسلامه عليه بقراءة ماتيسر من ذلك.

قال أبو محمد علي بن حزم (ت٥٦٥هـ): «أما قولهم «إننا مختلفون في قراءة كتابنا فبعضنا يزيد حروفا وبعضنا يسقطها».

فليس هذا اختلافا، بل هو إتفاق منا صحيح؛ لأن تلك الحروف وتلك القراءات كلها مبلغ بنقل الكواف إلى رسول الله عليه أنها نزلت كلها عليه؛ فأي تلك القراءات قرأنا فهي صحيحة وهي محصورة كلها مضبوطة معلومة لا زيادة فيها ولا نقص؛ فبطل التعلق بهذا الفصل ولله الحمد»اهد(٤).

قلت: وكلام ابن حزم رحمه الله إنما كان جوابا على زعم النصارى أن اختلاف نسخ الانجيل كاختلاف قراءات القرآن العظيم(٥) وقد رد هذا

١) هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى ص٤٨.

٢) مستفاد من كلام د/ عبدالحليم النجار في تعليقاته على كتاب «مذاهب التفسير الإسلامي»
 ص٤-٥.

٣) حديث متواتر. أنظر نظم المتناثر ص١١١.

الفصل في الملل والأهواء والنحل ٢/٢٧.

ومنه تعلم أن شبهة الطعن في القرآن باختلاف القراءات شبهة ساقطة لدى النصارى،
 وهي شبهة قديمة لدى الملحدين في كتاب الله، وجاء جولد تسيهر في آخر الركب وغَيَّر في صياغتها ثم أعاد رميها، فعادت عليه كسيرة ولله الحمد.

الزعم عليهم القرافي(١) أيضا فقال: "الجواب ما قال الشاعر(٢): أكل امريء تحسبين امرءا ونار توقد بالليل نارا هيهات ما كل سوداء تمرة، ولا كل بيضاء شحمة، أنزل الله سبحانه وتعالى كتابه العزيز على خير رسله بلغة قريش.

وقبائل العرب العرب مختلفة اللغات في الإمالة والتفخيم، والمد والقصر والجهر والإخفاء وإعمال العوامل الناصبة والرافعة والجارة، فلو كلفوا كلهم الحل على لغة واحدة لشق عليهم ذلك، فسأل عليه السلام ربه أن يجعله على سبعة لغات لتتسع الغرب ويذهب الحرج، وكان بالمؤمنين رؤوفا رحيما؛ فانزلت القراءات لذلك، وكلها مروية عنه عليه السلام متواترة فنحن على ثقة في جميعها، وأنها عن الله تعالى وباذنه متلقاة عن خير رسله فذهب اللبس وحصل اليقين...»اهـ(٣).

أحمد بن إدريس بن عبدالرحمن أبو العباس شهاب الدين الصنهاجي القرافي، من علماء المالكية فقيه أصولي محقق متكلم نحوي توفي سنة ١٨٤هـ. الأعلام ١/٩٥.

٢) هو أبو دؤاد الإيادي وقد ذكر هذاالبيت ابن قتيبة في ترجمته في كتابه «الشعر والشعراء» ٢٣٩/١ وذكر أنه مما يتمثل به من شعره.

٣) وتمام كلام القرافي: «وأما أنتم فليس في أناجيلكم رواية العدل عن العدل إلى مؤلفي أناجيلكم، ولا صرح مؤلفو أناجيلكم بكلمة واحدة يقول «مَثّى» فيها، أو غيره قال لي المسيح: أن الله أنزل عليه كذا، بل غاية مافي بعضه قال اليسوع المسيح: كذا.

أمًّا أن ذلك القول من الكتاب المنزل من عند الله أو هو من قبل عيسى عليه السلام على ما اقتضاه رأيه أو أنزل عليه لا على سبيل أنه من الانجيل هذا لم يتعرض له انجيل من الأناجيل.

وهلموا إلى أناجيلكم تحكم بيننا وبينكم إن كنتم صادقين، فقد وقفنا عليها، ولم نجد فيها شيئا من ذلك؛ بل تواريخ وحكايات وأخبار، وبينها أقوال يسيرة معزية للمسيح عليه السلام لم يصرح فيها بأنها من الإنجيل و لا من غيره وليس لكم أن تقولوا: متى نقل للتلميذ شيئا، فالمسيح قاله لهم؛ لأنا نقول: هم خلفاؤه على زعمكم، وكانوا فضلاء نجباء ومثل هؤلاء يكون لهم أراء واجتهادات وأقيسة وفراسات يتحدثون باعتبارها، فليس لكم أن تقولوا كل ما يقولونه فهو من قبل المسيح عليه السلام أو من قوله.

ولو سلمنا أنه من قوله عليه السلام فيحتمل أن يكون من كلام الانجيل ومن غيره، فلا يوثق بحرف واحد عندكم أنه من الإنجيل المنزل، بل نقطع بأن أكثره ليس منزلا، وهو تلك التواريخ وكلام الكهنة وملوك الكفرة التي حشرتموها في الانجيل وتزعمون أن الانجيل الكتاب المنزل، وهذا عندكم أشد وأصعب من التوراة؛ فأن التوراة كتبت في الألواح وتميزت وتعينت، ثم طرأ عليها ما طرأ عليها، وأما الإنجيل فلم يتميز قط، ولم يعرف له صورة، ولا سمع منه كلمة، غايته أن التلاميذ أملوا هذه الاناجيل بعد رفع المسيح عليه السلام بمدة طويلة، ولم يصرحوا بأن هذا منزل ولا غير منزل، فسقطت

فالحاصل: أن اختلاف القراءات ليس من قبيل الاضطراب وعدم الثبات، بل جميع ذلك حق ويقين أعلمنا به الرسول الأمين على المناهد المناء على المناهد على المناهد المناهد

فإن قيل: إختلاف القراءات في القرآن الكريم ألا يخالف ما أخبر الله عزوجل في كتابه بأن القرآن العظيم لو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا؟.

فالجواب: هذا هو الفرع الثاني من الشبهة، ورده هو التالي:

الثقة من الجميع حتى يتعين المنزل.

ولهذه القواعد لم يجز المسلمون أن يجعلوا شيئا من الأحاديث النبوية مع صحتها من الكتاب المنزل، و لاقول أحد من الصحابة، بل متى قال الصحابي قولا نسب له فقط، ولا يجوز أن يقال هذا من قول النبي عليه السلام فضلا عن كونه من القرآن، وأنتم جعلتم الجميع من الكتاب المنزل، وسميتموه كتاب الله، فوقعتم في الضلال وقول المحال، فلا تشبهوا أنفسكم بنا، فوالله ما اجتمعنا في شيء من هذا، بل أنتم في غاية الإهمال، ونحن في غاية الإحتفال» الأجوبة الفاخرة ص٩٧-٩٩.

### رد الفرع الثاني من الشبهة:

اختلاف القراءات ليس من قبيل الاختلاف الذي نفى الله عزوجل وجوده في القرآن العظيم، فإن الله عزوجل نفى عن القرآن اختلاف التضاد، ولست واجده - بحمد الله - في إخباره ولا في أمره ونهيه إلا ما كان من قبيل الناسخ والمنسوخ والعام والخاص والمطلق والمقيد(١).

وقد رد هذه الشبهة ابن قتيبة فقال: "أما ما اعتلوا به في وجوه القراءات من الاختلاف فانا نحتج عليهم فيه بقول النبي عَلِيَّةٍ: "نزل القرآن على سبعة أحرف، كلها شاف كاف، فاقرءوا كيف شئتم"(٢)... ... وتأويل ذلك على سبعة أوجه من اللغات متفرقة في القرآن... ... ...

فإن قال قائل: هذا جائز في الألفاظ المختلفة إذا كان المعنى واحدا فهل يجوز أيضا إذا اختلفت المعانى؟.

قيل له: الإختلاف نوعان: اختلاف تغاير، واختلاف تضاد.

فاختلاف التضاد لايجوز، ولست واجده بحمد الله في شيء من القرآن إلا في الأمر والنهي من الناسخ والمنسوخ.

و اختلاف التغاير جائز...» اهـ (٣).

ثم ضرب لهذا النوع - اختلاف التغاير - أمثلة من ألآيات ، وبرهن على جو ازه بأن كلا من المعنيين صحيح وأن كل قراءة بمنزلة آية مستقلة، لا جرم أن يكون هذا الاختلاف فنا من فنون الإيجاز الذي يسلكه القرآن في إرشاده وتعليمه (٤).

والاختلاف بين القراءات انما هو من قبيل اختلاف التنوع لا اختلاف التضاد، واختلاف القراءات لايخرج عن حال من ثلاثة(٥):

اما أن يختلف اللفظ ويتحد المعنى.

أو يختلف اللفظ ويختلف المعنى، مع جواز اجتماعهما في شيء واحد لعدم تضاد اجتماعهما فيه .

أو يختلف اللفظ ويختلف المعنى، مع امتناع جواز اجتماعهما في شيء واحد ولكن يتفقان من وجه آخر لايقتضي التضاد.

١) تقدم بسط هذا ص ١٣٣.

٢) حديث متواتر. أنظر نظم المتناثر ص١١١٠.

٣) تأويل مشكل القرآن ص٣٣ باختصار.

٤) القراءات في نظر المستشرقين والملحدين ص١٧-١٨.

٥) مضى - ولله الحمد والمنة - بسط أحوال الإختلاف بين القراءات ص ١٣٥.

قال ابن تيمية (ت٧٢٨هـ): "ولا نزاع بين المسلمين أن الحروف السبعة التي أنزل القرآن عليها لا تتضمن تناقض المعنى وتضاده، بل قد يكون معناها متفقا أو متقاربا، كما قال عبد الله بن مسعود: "إنما هو كقول أحدكم: أقبل، وهلم وتعال"(١).

وقد يكون معنى أحدهما ليس هو معنى الآخر، لكن كلا المعنيين حق، وهذا اختلاف تنوع وتغاير، لا اختلاف تضاد وتناقض، وهذا كما جاء في الحديث المرفوع عن النبي على الحديث : "أنزل القرآن على سبعة أحرف إن قلت: غفورا رحيما، أو قلت عزيزا حكيما فالله كذلك، ما لم تختم آية رحمة بآية عذاب، أو آية عذاب بآية رحمة (٢).

١) أثر صحيح .

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ١/٠٥ وابن مجاهد في «السبعة» ص٤٧ وانظر ما سبق ص٧٧٠.

۲) حدیث صحیح ،

وهو ملفق من روايتين عن أبي هريرة بنحوه.

الرواية الأولى لفظها: «أنزل القرآن على سبعة أحرف عليم حكيم، غفور رحيم» أخرجها أحمد في المسند (شاكر) ١٦٧/١٦ تحت رقم (٧٣٧٢) ٢٠٢/١٨ تحت رقم

(٩٦٧٦) وأخرجها الطبري في تفسيره (شاكر) ٢٢/١ تحت رقم (٨) وابن حبان في صحيحه (موارد) ص٠٤٤ تحت رقم (١٧٧٩) وصححه أحمد شاكر.

الرواية الثانية لفظها: «إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف، فأقرأوا ولا حرج ولكن لا تختموا ذكر رحمة بعذاب ولا ذكر عذاب برحمة»

أخرجها الطبري في تفسيره (شاكر) ا/ه٤-٤٦ وصححها الشيخ أحمد شاكر على شرط الشيخين، وصححها الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة ٢٧٩/٣ تحت رقم (١٢٨٧) وعزاها لأبي الفضل الرازي في كتابه «معاني أنزل القرآن على سبعة أحرف» ق

وهذه الرواية الثانية جاءت بنحوها عن أبي بكرة أخرجها أحمد في المسند ه/١٥،١٥ والطبري في تفسيره (شاكر) ٣٤/١،٠٥ والداني في المكتفى ص١٣٠-١٣١ ومدارها على «علي بن زيد بن جدعان» وهو ضعيف كما قال الحافظ ابن حجر في التقريب ص٤٠١ وقال الهيثمي في مجمع الزوائد ١١٥١: «رواه أحمد والطبراني بنحوه وفيه علي بن زيد بن جدعان وهو سيء الحفظ، وقد توبع وبقية رجال أحمد رجال الصحيح»

فائدة : إن ختم الآيات لا يخضع التشهي، ولكن لا بد من التوقيف فيه، وليس لأحد مهما كانت منزلته أن يبدل حرفا من كتاب الله بحرف آخر. والظاهر في معنى الحديث كما قال أبو عمرو الداني في المكتفى في الوقف والابتدا ص١٣٢ : «أنه ينبغي أن يقطع على الآية التي فيها ذكر النار والعقاب وتفصل مما بعدها إذا كان بعدها ذكر الجنة والثواب، وكذلك يلزم أن يقطع على الآية التي فيها ذكر الجنة والثواب وتفصل مما بعدها ايضا إذا كان بعدها ذكر النار والعقاب...

وهذا كما في القراءات المشهورة: ﴿ رَبَّنَا بَاعِدِ ﴾ و ﴿ بَاعَد ﴾ (١) [سبأ:١٩]. ﴿ إِلا أَن يُخَافَا الا يُقِيمًا ﴾ (٢) [البقرة:٢٢٩]. ﴿ وَإِلا أَن يَخَافَا الا يُقِيمًا ﴾ (٢) [البقرة:٢٢٩]. ﴿ وَإِلا أَن يَخَافَا الا يُقيمًا ﴾ (٣) [إبراهيم:٤١]. ﴿ وَإِلَّا مُحْدِبْتُ ﴾ (٤) [الصافات:١٢]، و نحو ذلك.

١) تنوعت القراءات في قوله: ﴿فَقَالُوا رَبَّنَا بَاعِد﴾ فقرأ ابن كثير وأبوعمرو وهشام بنصب: ﴿ربنا ﴾ على النداء، و ﴿بَعِّدَ ﴾ بكسر العين المشددة بلا ألف، ومعناها طلب المباعدة بين أسفارهم على سبيل الجرأة والبطر، ووافقهم ابن محيصن واليزيدي.

وقرأ يعقوب: ﴿ رَبُنا ﴾ بضم الباء على الإبتداء، و ﴿ بَاعَدُ ﴾ بالألف وفتح العين والدال، ومعناها خبر عن بعد سفرهم إفراطا منهم في الترفه وعدم الاعتداد بما أنعم الله به عليهم وهذا الخبر على سبيل الشكوى من ذلك.

وقرأ الباقون: ﴿ رَبَغًا ﴾ بالنصب ﴿ بَاعِد ﴾ بالألف وكسر العين وسكون الدال، ومعناها كالأولى طلب المباعدة بين أسفارهم. أنظر التيسير ص١٨١ النشر ٢/ ٣٥٠ الإتحاف صـ ٢٥٠

٢) تنوعت القراءات في قوله: ﴿إِلا أَنْ يَخَافَا ﴾ فقرأ أبوجعفر وحمزة ويعقوب والأعمش: ﴿إِلا أَنْ يَخَافَا ﴾ بضم الياء على البناء للمفعول؛ فحذف الفاعل وناب عنه ضمير الزوجين، و ﴿إِلا أَنْ يُقِيمَا حُدُود اللّه ﴾ بدل اشتمال من ضمير الزوجين، والتقدير: إلا أن يخافا عدم إقامتهما حدود الله.

وقرأ الباقون : ﴿ يَحُافَا ﴾ بفتح الياء على البناء للفاعل، وإسناد الفعل إلى ضمير الزوجين المفهوم من السياق، و ﴿ أَنْ لا يُقيما حُدُودَ اللّه ﴾ مفعول به. انظر الغاية ص ١١٤ الإتحاف ص١٥٨ المغنى ٢٤٩/١.

٣) تنوعت القراءات في قوله: ﴿لَتَزُولَ ﴾ فقرأ الكسائي وحده من العشرة ووافقه ابن محيصن : ﴿لَتَزُولُ ﴾ بفتح اللام الأولى وضم الثانية، والمعنى : وإن كان مكرهم لَتَزُولُ منه الحيال.

وقرأ الباقون : ﴿لِتَرُولَ ﴾ بكسر اللام الأولى و نصب الثانية، والمعنى: انهم مكروا ليزيلوا ما هو كالجبال الثابتة ثباتا وتمكنا من آيات الله وشرائعه. انظر الغاية ص١٨٤ الإتحاف ص٢٧٣ القلائد ص٦٦.

ك) تنوعت القراءات في قوله: ﴿عجبت﴾ فقرأ حمزة والكسائي وخلف ووافقهم الأعمش بضم التاء على أنها ضمير المتكلم، والمعنى: قل يامحمد بل عجبت أنا، أو أن الله تعالى رد التعجب إلى كل من بلغه إنكار المشركين للبعث من المقرين بالبعث وعلى ذلك جاء قوله تعالى: ﴿وإنْ تَعْجَبُ قَوْلُهُم أَئذًا كُنّا ثُرَاباً أَئنًا لَفِي خَلْقٍ جَدِيد﴾ الدعد: ه.

وقرأ الباقون : ﴿عَجِبْتَ﴾ بفتح التاء على أنها ضمير المخاطب، والمعنى: بل عجبت من قدرة الله تعالى على هذه الخلائق العظيمة، وهم يسخرون منك مما تريهم من آثار قدرة الله تعالى أو من انكارهم البعث مع إعترافهم بالخالق. انظر النشر ٢/٢٥٣ الإتحاف ص٣٦٨ المغنى ٣١٨٧١.

ومن القراءات ما يكون المعنى فيها متفقا من وجه متباينا من وجه كقوله: ﴿يَخْدَعُونَ﴾ و ﴿يُخَادِعُونَ﴾ (١) [ البقرة:٩].

و ﴿ يَكْذِبُونَ ﴾ و ﴿ يُكَذِّبُونَ ﴾ (٢) [ البقرة:١٠].

و ﴿ لَمَسْتُم ﴾ و ﴿ لا مَسْتُم ﴾ (٣) [ النساء: ٤٣] [ المائدة: ٦].

و ﴿حَتِّى يَطْهُرُن ﴾ و ﴿يَطَّهَرُن ﴾ ( ٤ ) [ البقرة: ٢٢٢ ] و نحو ذلك .

فهذه القراءات التي يتغاير فيها المعنى كلها حق .

وكل قراءة منها مع القراءة الأخرى بمنزلة الآية مع الآية، يجب الإيمان بها كلها، واتباع ما تضمنته من المعنى علما وعملا ولايجوز ترك موجب إحداهما لأجل الأخرى ظنا أن ذلك تعارض، بل كما قال عبد الله بن مسعود

وقرأ الباقون بفتح الياء وسكون الخاء وفتح الدال: ﴿ يَخْدَعُونَ ﴾ مضارع خدع، على أن الفعل من جانب واحد. أنظر الغاية ص٩٧ الإتحاف ص١٢٨ القلائد ص١٣٠.

وقرأ الباقون بضم الياء وفتح الكاف وكسر الذال المشددة: ﴿ يُكَذُّبُونَ ﴾ والمعنى: أخبر سبحانه أن لهم عذابا أليما لأنهم كذبوا الرسل عليهم الصلاة والسلام. أنظر الغاية ص٩٧-٩٨ الإتحاف ص١٢٩ القلائد ص١٣٠.

٣) تنوعت القراءات في قوله: ﴿لامستم ﴾ في الموضعين (في النساء والمائدة) فقرأ حمزة والكسائي وكذا خلف بغير ألف فيهما ﴿لمستم ﴾ ووافقهم الأعمش، والمعنى: الإفضاء باليد إلى الجسد.

وقرأ الباقون : ﴿لامستم ﴾ بإثبات ألف بعد السين والمعنى الجماع. أنظر الغاية ص١٣٥ الإتحاف ص١٩١ القلائد ص٣٦.

3) تنوعت القراءات في قوله: ﴿يطهرن ﴾ فقرأ أبوبكر وحمزة والكسائي وكذا خلف بفتح الطاء والهاء مشددتين، مضارع تطهر «يطهرن» ووافقهم ابن محيصن والأعمش، والمعنى: حتى ينقطع الحيض ويغتسلن أو يتوضأن أو يغسلن المحل.

وقرأ الباقون بسكون الطاء وضم الهاء مخففة مضارع طهرت المرأة (يطهرن)، والمعنى: حتى ينقطع حيضهن ودخلن في وقت الطهر. أنظر الغاية ص١١٤ الإتحاف ص١٥٧ القلائد ص٢٣.

١) تنوعت القراءات في قوله: ﴿ومَايَخْدَعُونَ ﴾ فقرأ نافع وابن كثير وأبوعمرو بضم الياء وفتح الخاء والف بعدها وكسر الدال: ﴿يُخْادِعُونَ ﴾ ووافقهم اليزيدي، والمعنى: إنهم يخادعون أنفسهم أي: يمنونها الأباطيل، وأنفسهم تمنيهم ذلك أيضا، ويجوز أن تكون المفاعلة ليست على بابها فيكون المعنى كما في القراءة التالية:

٢) تنوعت القراءات في قوله تعالى: ﴿ وَلَهُم عَذَابٌ أليم بِمَا كَانُوا يُكذَّبُونَ ﴾ فقرأ عاصم وحمزة والكسائي وكذا خلف ووافقهم الحسن والأعمش بفتح الياء وسكون الكاف وتخفيف الذال ﴿ يَكْذِبُونَ ﴾ والمعنى: أخبر سبحانه أن لهم عذابا أليما لأنهم اتصفوا بالكذب.

رضى الله عنه: «من كفر بحرف منه فقد كفر به كله»(١).

وأما ما اتحد لفظه ومعناه، وإنما يتنوع صفة النطق به كالهمزات والمدات، والإمالات، ونقل الحركات، والإظهار والإدغام، والإختلاس، وترقيق اللامات والراءات، أو تغليظها ونحو ذلك ممايسمي القراء عامته: الأصول؛ فهذا أظهر وأبين في أنه ليس فيه تناقض ولا تضاد مما تنوع فيه اللفظأو المعنى إذ هذه الصفات المتنوعة في اداء اللفظ لا تخرجه عن أن يكون لفظا واحدا، ولايعد ذلك فيما اختلف لفظه واتحد معناه، أو إختلف معناه من المترادف ونحوه، ولهذا كان دخول هذا النوع في حرف واحد من الحروف السبعة التي أنزل القرآن عليها [من أولى ما] (٢) يتنوع فيه اللفظ أو المعنى وإن وافق رسم المصحف وهو مايختلف فيه النقط أو الشكل»اها (٣).

قلت: فالقراءات جميعها حق، وإختلافها حق، لا تضاد فيه ولا تناقض، والإختلاف الذي نفاه الله عن القرآن الكريم هو إختلاف التضاد والتناقض، وهذا لست واجده في الشرع بله القرآن العظيم ولله الحمد والمنة.

١) أثر حسن لفيره.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ١/٥٥ وفي السند مغيرة بن مقسم عن إبراهيم، ومغيرة ثقة مدلس ولاسيما عن إبراهيم كما نص على ذلك الحافظ ابن حجر في التقريب ص١٤٥، وقد عنعنه.

وفي السند أيضا محمد بن حميد الرازي شيخ الطبري ضعيف كما في التقريب بي ٤٧٥.

لكن الحديث ورد في سياق طويل بإسناد آخر ضعيف أخرجه أحمد في المسند (شاكر) ه/٣٢٤ تحت رقم (٣٨٤٥) ، فيقوي هذا الحديث ويرقيه إلى درجة الحسن لغيره والحديث ورد أيضا بإسناد ضعيف جدا عند الطبري في تفسيره (شاكر) ٢٨/١ تحت رقم (١٨).

كذا ولعل الصواب: «ولهذا كان دخول هذا النوع في حرف واحد ... أولى من ما يتنوع فيه اللفظ أو المعنى...».

٣) مجموع الفتاوي ٣٩١/١٣-٣٩٢.

#### الشبهة الثانية:

ذهب بعض الملحدين في القرآن العظيم إلى أن اختلاف القراءات يرجع لسببين:

الأول: تجرد المصاحف من نقط الحروف.

الثاني: تجردها من شكل الحروف، وفقد الحركات اللغوية والنحوية منها.

وفي ذلك يقول المستشرق جولد تسيهر: "وترجع نشأة قسم كبير من هذه الإختلافات إلى خصوصية الخط العربي الذي يقدم هيكله المرسوم مقادير صوتية مختلفة، تبعا لاختلاف النقاط الموضوعة فوق هذا الهيكل أو تحته وعدد تلك النقاط.

بل كذلك في حالة تساوي المقادير الصوتية يدعو اختلاف الحركات - الذي لا يوجد في الكتابة العربية الأصلية ما يحدده - إلى اختلاف مواقع الإعراب للكلمة، وبهذا إلى اختلاف دلالتها.

وإذا فاختلاف تحلية هيكل الرسم بالنقط، واختلاف الحركات المحصول الموحد القالب من الحروف الصامتة؛ كانا هما السبب الأول في نشأة حركة اختلاف القراءات في نصلم يكن منقوطا أصلا أو لم تتحر الدقة في نقطه أو تحريكه اهد (١).

وتلقف هذا الإفك المستشرقان الألمانيان أوتوبرتسل(٢) (ت١٩٤١م) والآخر كارل بروكلمان(٣) (ت١٩٥٦م).

١) مذاهب التفسير الاسلامي ص٨-٩.

Y) مقدمة تحقيقه لكتاب «التيسير» للداني ص ي.

وأوتو برتسل من أبرز المستشرقين في الدراسات الخاصة بقراءات القرآن ولد في منشن (ميونخ) ١٨٩٣م من اساتذة جامعة منشن مات في الحرب العالمية الثانية عام ١٩٤١م. موسوعة المستشرقين ص٥٣-٥٤.

٣) تاريخ الأدب العربي ١٤٠/١.

وكارل بروكلمان مستشرق المانيكان عضوا في المجمع العلمي العربي (۱) وعضوا في كثير من المجامع والجمعيات العلمية في المانيا وغيرها (١٨٦٨-١٩٥٦م). الأعلام ٥/٢١١١.

وانخدع به بعض الباحثين المسلمين(١) إما جهلا منهم لشناعة هذه المقولة، وإما خطأ منهم في فهم المسألة، والله أعلم.

١) منهم : علي بن عبدالواحد وافي، صرح بذلك في كتابه «فقه اللغة» حاشية ص١١٩ الطبعة الأولى ثم رجع عن ذلك في الطبعات التالية للكتاب، والرجوع للحق فضيلة. انظر «رسم المصحف العثماني» ص٢٠.
علي، و د/ عبدالله خورشيد، ود/ صلاح الدين المنجد. انظر «رسم المصحف دراسة لغوية» ص٧١٩.

ومنهم: أبراهيم الإبياري صرح بذلك في كتابه «الموسوعة القرآنية». انظر «القراءات القرآنية تاريخ وتعريف» ص٨٥-١١١٠.

ومن الواضح أنهم جميعا ممن لم يتخصصوا في العلوم الشرعية لأن العالم الشرعي لا يقول ذلك.

#### رد الشبهة الثانية:

هذا الرأي في سبب اختلاف القراءات مغالطة، وعكس للواقع إذ أن الواقع الثابت أن الرواية والتلقي والسماع هي الأصل الذي تثبت به القراءة ويثبت به رسمها ، وليس لأحد إجتهاد في ذلك ولا رأي.

ولم يكن للرسم العثماني أثر في تعدد وجوه القراءة وإنما كان الرسم وسيلة لحفظ القراءات الثابتة النقل، إذ أن تلك الوجوه المختلفة لم يكن لها إلا سبب واحد؛ هو التلقي عن رسول الله ملي المنابقية .

وقد نبه علماء الأمة من عصر الصحابة رضوان الله عليهم إلى زمننا وإلى ما شاء الله؛ نبهوا إلى أن الأصل في القراءات إنما هو التلقي والسماع من الآخر للأول(١).

حتى في طور التدوين لعلم القراءات كانت الرواية والسماع هي الأصل، حيث نجد الكتب المصنفة في القراءات تتابع على ذكر أسانيد ما تنقله من القراءات(٢).

قال أبوعمرو الداني: "فإن سأل سائل عن السبب الموجب لاختلاف مرسوم هذه الحروف الزوائد في المصاحف ؟.

قلت: السبب في ذلك - عندنا - أن أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه لما جمع القرآن في المصاحف ونسخها على صورة واحدة وآثر في رسمها لغة قريش دون غيرها مما لايصح و لايثبت نظرا للأمة واحتياطا على أهل الملة وثبت عنده أن هذه الحروف من عند الله عزوجل كذلك منزلة، ومن رسول الله على مسموعة، وعلم أن جمعها في مصحف واحد على تلك الحال غير متمكن إلا بإعادة الكلمة مرتين، وفي رسم ذلك كذلك من التخليط والتغيير للمرسوم ما لا خفاء به ففرقها في المصاحف لذلك فجاءت مثبتة في بعضها ومحذوفة في بعضها لكي تحفظها الأمة كما نزلت من عند الله عزوجل وعلى ما سمعت من رسول الله على أصاحف أهل

١) تقدم بسط هذا الموضوع ص٦٨.

Y) تقدم تأكيد ذلك في الموضع السابق، وبسطة في الباب الثاني من القسم الأول لهذه الدراسة.

الأمصار» اهـ(١).

قلت: وفي ذلك يقول ابن تيمية (ت٧٢٨هـ): « سبب تنوع القراءات فيما احتمله خط المصحف هو تجويز الشارع، وتسويغه ذلك لهم؛ إذ مرجع ذلك إلى السنة والاتباع لا إلى الرأي والابتداع» الهـ(٢).

ويؤكد هذا ابن الجزري (ت٣٦ههـ) في قوله: "ونعتقد أن معنى إضافة كل حرف من حروف الاختلاف إلى من أضيف إليه من الصحابة وغيرهم، إنما هو من حيث أنه كان اضبط له، وأكثر قراءة واقراء به، وملازمة له، وميلا إليه، لا غير ذلك.

وكذلك إضافة الحروف والقراءات إلى أئمة القراءة ورواتهم المراد بها أن ذلك القاريء وذلك الإمام إختار القراءة بذلك الوجه من اللغة حسيما قرأ به فآثره على غيره، وداوم عليه ولزمه حتى اشتهر وعرف به، وقصد فيه وأخذ عنه؛ فلذلك أضيف إليه دونما غيره من القراء.

وهذه الاضافة إضافة إختيار ولزوم، لا إضافة إختراع ورأي واجتهاد»اهـ(٣).

قلت: ويدلل على بطلان رأي هذا المجري أنه لو كان خلو المصاحف من الشكل والاعجام سببا في تنوع القراءات واختلافها لكانت كل قراءة يحتملها رسم المصحف صحيحة معتبرة قرآنا والواقع ليس كذلك(٤) فإن القراءات تنقسم من جهة قبولها إلى ثلاثة أقسام(٥):

القسيم الأول: القراءات المقبولة، وهي:

- (أ) القراءات المتواترة.
- (ب) القراءات الصحيحة السند الموافقة لرسم المصحف المتلقاة بالقبول.

القسم الثاني: القراءات المردودة المنكرة الباطلة وهي:

- (أ) القراءة التي لم يصح سندها، أو صح ولم تتلق بالقبول.
- (ب) القراءة التي لاسند لها، سواء وافقت الرسم أم لم

توافقه.

١) المقنع ص١١٨-١١٩.

۲) مجموع الفتاوى ۲/۱۳.

٣) النشر ٢/١ه.

<sup>3)</sup> القراءات في نظر المستشرقين والملحدين ص٤٩.

٥) تقدم - ولله الحمد - بسط القول في أقسام القراءات ص١١٠.

القسيم الثالث: القراءات المتوقف فيها، وهي:

القراءة التي صبح سندها، وخالفت رسم المصحف، و اصطلح على تسميتها بالقراءة الشاذة.

وهذا التقسيم يدلل على أن أي قراءة لا يعتد بها ولا تعتبر قرآنا إلا إذا كانت ركيزتها الاسناد التلقي والسماع.

وتأتي هنا بحق كلمة ابن المبارك (ت١٨١هـ): «الإسناد من الدين، لولا الإسناد لقال من شاء ما شاء» اهـ (١).

ويؤكد اعتماد القراءات على النقل أن هناك الفاظا تقرأ بخلاف الرسيم فمثلا: «الصلاة» رسمها في المصحف العثماني: «الصلاوة» و «الزكاة» رسمها «الزكاة»

كما أن في القرآن الكريم كلمات تكررت في مواضع كثيرة و رسمت برسم واحد في جميع المواضع، ولكنها في بعض المواضع وردت فيها القراءات التي يحتملها رسمها فاختلف فيها القراء وتنوعت فيها قراءتهم، وفي بعض المواضع اتفق القراء على قراءتها بوجه واحد؛ لأن غيره لم يصح به النقل، ولم تثبت به الرواية مع أن الرسم يحتمله(٢).

ومن مغالطات المستشرق جولد تسيهر في قوله: "إن الشكل والنقط في الخط العربي هما سبب اختلاف القراءات"، من مغالطاته: أنه أقام هذا الرأي على توهم أن الأمة الإسلامية قد اعتمدت في أخذ كتابها على مثل ما اعتمد عليه غيرها من الأمم من النقل من الصحف المكتوبة والقراءة من الخط المرسوم فحسب؛ فلذلك - وبسبب تجرد الخط في أول الأمر من الشكل والنقط - وقعت في كثير من التحريف والتصحيف في القرآن، حيث قرأها كل بحسب ما اتفق له من الفهم، وما رآه من صحة المعنى وحسنه في

<sup>1)</sup> مقدمة صحيح مسلم ١/١٥ الجرح والتعديل ١٦/٢ المجروحين من المحدثين ٢٦/١ معرفة علوم الحديث ص٦٠.

<sup>(</sup>۲) أورد الأمثلة على ذلك صاحب كتاب «رسم المصحف العثماني» ص٣٣-٤٧ وصاحب كتاب «القراءات في نظر المستشرقين والملحدين» ص٢٥-٩٧ واستوعب السيوطي في الإتقان ١٩٢٥-١٠٥١ المواضع التي فيها قراءاتان وكتبت على إحداهما مما يؤكد الاعتماد على النقل كما استقصى الشيخ محمد سالم محيسن حفظه الله من أول المصحف إلى آخره في كتابه «المغني في توجيه القراءات» ٣/-٣٠-١٤ الكلمات القرآنية الفرشية التي ورد فيها أكثر من قراءة إلا أن هذه القراءات كانت خاصة بكلمات مخصوصة دون أن تشمل ذوات النظير.

نفسه، فوقعوا بسبب ذلك في الاختلاف على ما تقتضيه ضرورة تفاوت الأفهام وإختلاف الملاحظ إلى حد التباين في كثير من الأحيان(١).

ولكشف هذه المغالطة أنقل كلاماً نفيسا لابن حزم (ت٥٦٦هـ) حيث يقول : «إن نقل المسلمين لكتابهم ودينهم ولما نقلوه عن أئمتهم ينقسم أقساما سنة :

أولها: شيء ينقله أهل المشرق والمغرب عن أمثالهم جيلا جيلا لا يختلف فيه مؤمن و لا كافر منصف غير معاند للمشاهدة، وهو أن القرآن المكتوب في المصاحف في شرق الأرض وغربها لا يشكون و لا يختلفون في أن محمًّا بن عبد الله بن عبد المطلب أتى به وأخبر أن الله عزوجل أوحى به إليه، وأن من اتبعه أخذه عنه كذلك ثم أخذ عن أولئك حتى بلغ إلينا...

وليس عند اليهود والنصارى من هذا النقل شيء أصلا....

والثاني: شيء نقلته الكافة عن مثلها حتى يبلغ الأمر كذلك إلى رسول الله عَلِيَةٍ ككثير من آياته ومعجز اته.....

وليس عند اليهود والنصارى من هذا النقل شيء أصلا...

والثالث: ما نقله الثقة عن الثقة كذلك حتى يبلغ إلى النبي سليسة يخبر كل واحد منهم باسم الذي أخبره ونسبه، وكلهم معروف الحال والعين والعدالة والزمان والمكان على أكثر ما جاء هذا المجيء فإنه منقول نقل الكواف، إما إلى رسول الله سليسة من طرق جماعة من الصحابة رضي الله عنهم، وإما إلى الصاحب، وإما إلى التابع، وإما إلى إمام أخذ عن التابع، يعرف ذلك من كان من أهل المعرفة بهذا الشأن، والحمد لله رب العالمين.

وهذا نقل خص الله تعالى به المسلمين دون سائر أهل الملل كلها، وأبقاه عندهم غضا جديدا على قديم الدهور منذ أربعمئة عام وخمسين عاما(٢) في المشرق والمغرب والجنوب والشمال، يرحل في طلبه من لا يحصي عددهم إلا خالقهم إلى الآفاق البعيدة ويواظب على تقييده من كان الناقد قريبا منه قد تولى الله تعالى حفظه والحمد لله رب العالمين، فلا تفوتهم زلة في كلمة فما فوقها في شيء من النقل ان وقعت لأحدهم، ولا يمكن فاسقا أن يقحم فيه كلمة موضوعة ولله تعالى الشكر.

وهذه الأقسام الثلاثة التى نأخذ ديننا منها ولا نتعداها إلى غيرها

١) دراسات في مناهج المفسرين ١٠٠/١.

٢) يعني إلى زمنه، وهو كذلك إلى زمننا هذا عام اثني عشر وأربعمثة وألف والحمد لله.

و الحمد لله رب العالمين...» اهـ(١).

ثم ذكر رحمه الله القسم الرابع والخامس والسادس.

وهذا الكلام من ابن حزم رحمة الله عليه يبين لك أن ما أقام عليه جولد تسيهر كلامه من أبعد ما يكون عن تلقي هذه الأمة الإسلامية لكتابها العظيم؛ إذ اعتمدت في نقله على أعلى درجات التوثق والضبط في كل طبقات السماع، فأنًى يدخله التزيد ويخرمه النقص بالرأي والاجتهاد ؟.

وكيف يكون الرسم هو معتمدهم في القراءات وسبب إختلافهم فيها، وهم ينهون عن أخذ القرآن عن المصحفيين، الذين أخذوا القرآن من الصحف ولم ينقلوه بالسماع والمشافهة (٢) ؟.

سبحانك ربي هذا بهتان عظيم.

قَالَ تَبَارِكُ وَتَعَالَى : ﴿ بَلْ هُو آيَاتَ بَيِّنَاتَ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ و مَا يَجْدَدُ بَآيَاتِنَا إلا الظَالِمُونَ ﴾ العنكبوت : ٤٩.

١) الفصل في الملل والأهواء والنحل ١/١٨-٨٤ باختصار وتصرف يسير.

٢) تقدم تقرير أن الأصل في القراءات هو التلقي والسماع انظر ص ٦٨.

#### الشبهة الثالثة:

عدم كتابة بعض الصحابة لبعض القرآن في المصحف و كتابة بعضهم لما ليس بقرآن في المصحف، وهذا إختلاف في القرآن وقراءاته بالزيادة والنقصان.

وهذه الشبهة حكاها ابن قتيبة عن الطاعنين في القرآن العظيم حيث قالوا عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه: «كان يحذف من مصحفه «أم الكتاب» (۱) ويمحو «المعوذتين» ويقول: لم تزيدون في كتاب الله ما ليس فيه؟...»(۲).

١) أورد السيوطي في الدر المنثور ١٠/١ شيئا حول هذا وسيأتي - إن شاء الله - قريبا.
 ٢) أثر صحيح .

أخرجه عبدالله بن أحمد في زيادات المسند ١٢٩/٥ والطبراني في المعجم الكبير ٢٦٨/٩ وصححه ابن حجر في فتح الباري ٢٤٣،٧٤٢/٨ ووافقه السيوطي في الاتقان (أبوالفضل) ٢٢١/١ ولفظه: «عن عبدالرحمن بن يزيد قال: «كان عبدالله يحك المعوذتين من مصاحفه ويقول: إنهما ليستا من كتاب الله تبارك وتعالى».

قال في «مجمع الزوائد» ١٤٩/٧: «رجال عبدالله رجال الصحيح ورجال الطبراني ثقات» هـ

وأخرجه بنحوه البزار ٨٦/٣ (كشف الأستار) والطبراني في المعجم الكبير ٢٦٩/٣ وقال في «مجمع الزوائد» ١٤٩/١: «ورجالهما ثقات» هـ ولفظه: «عن علقمة عن عبدالله أنه كان يحك المعوذتين من المصحف، ويقول: إنما أمر رسول الله عَلَيْتُ أن يتعوذ بهما، وكان عبدالله لا يقرأ بهما»

قال البزار: «هذا لم يتابع عبدالله عليه أحد من الصحابة ، وقد صح عن النبي علي النبي على النبي على

وصححه ابن حجر في فتح الباري ٧٤٣/٨ ووافقه السيوطي في الإتقان (أبوالفضل) ١/١٧٨.

قلت : لكن قوله في هذه الرواية : «وكان عبدالله لايقرأ بهما» شاذ بمرة؛ لأن المتواتر عن عبدالله بن مسعود القراءة بهما وأنهما من القرآن .

وأخرج البخاري في كتاب التفسير سورة : ﴿قُلُ أَعُودُ بَرِبِ الْفَلَقَ ﴾ حديث رقم (٤٩٧٧) عن زر قال: «سألت أبي بن كعب قلت: أبا المنذر إن أخاك ابن مسعود يقول: كذا و كذا. فقال أبي بن كعب: سألت رسول الله عَلَيْتُهُ فقال لي: «قيل لي فقلت» قال أبي ابن كعب: فنحن نقول كما قال رسول الله عَلَيْتُهُ.

وقوله: «كذا و كذا» أبهمه الراوي، وصَرح به في رواية أحمد في المسند ه/١٢٩ والطحاوي في مشكل الآثار ٢٣/١- ٣٤ وابن الضَّريس في فضائل القرآن ص١٩٩ عن زر بن حبيش قال: قلت لأبي بن كعب: «إن ابن مسعود كان لايكتب المعوذتين في مصحفه (وفي رواية الطحاوي في مشكل الآثار ٣٣/١ «إن أخاك ابن مسعود يحكهما من المصحف») فقال: أشهد أن رسول الله صَلَيْ أَجْبرني أن حبريل عليه السلام قال له: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرِبُ الفَلقِ فقلتها، فقلتها فقال: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرِبُ الفلقِ فقلتها فقلتها فقول ما قال النبي صَلَيْ المناسِ فقلتها فقد فقول ما قال النبي مَرَاتُ الفلق الله عَلَيْ المناسِ فقلتها فقول ما قال النبي مَرَاتُ الفلق الله عليه السلام قال النبي عَرَاتُ الفلق الله عليه المناسِ فقلتها فقد الله النبي عَرَاتُ الله النبي عَراتُ الله النبي عَراتُ الله النبي عَراتُ الله النبي عَلَيْهِ الله النبي عَلَيْهِ الله النبي عَرَاتُ الله النبي عَرَاتُ الله النبي عَلَيْهِ الله النبي عَلَيْهُ الله النبي عَلَيْهُ الله النبي عَلَيْهُ الله النبي عَلَيْهُ الله النبي عَلِيْهُ الله النبي عَلَيْهُ الله النبي عَلْهُ الله النبي عَلَيْهُ الله النبي الله النبي عَلَيْهُ الله النبي عَلَيْهُ الله النبي الله النبي اله النبي عَلَيْهُ الله النبي الله النبي النبي النبي عَلَيْهُ الله النبي ال

وأبي بن كعب يزيد في مصحفه افتتاح «دعاء القنوت» إلى قول الداعي: «إن عذا بك بالكافرين ملحق» ويعده سورتين من القرآن»(۱).» اهـ(۲).

وذكر ابن قتيبة في موضع آخر من كتبه أن هذه الشبهة من التهم

۱) أثر صحيح .

أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ٢١٤/٢ والبيهةي في السنن الكبرى ٢١٠/٢ ولفظه عند ابن أبي شيبة عن ابن جريج عن عطاء عن عبيد بن عمير قال: «سمعت عمر يقنت في الفجر يقول بسم الله الرحمن الرحيم اللهم انا نستعينك ونؤمن بك ونتوكل عليك الخير كله، و لا نكفر، ثم قرأ بسم الله الرحمن الرحيم اللهم اياك نعبد ولك نصلي ونسجد وإليك نسعى ونحفد، نرجو رحمتك ونخشى عذابك، إن عذابك الجد بالكفار ملحق، اللهم عذب كفرة أهل الكتاب الذين يصدون عن سبيلك»

قال الالباني في «إرواء الغليل» ٢/١٧٠ عن سند هذا الأثر: «وهذا سند رجاله كلهم ثقات، رجال الشيخين، ولولا عنعنة ابن جريج لكان حريا بالصحة» هـ

قلت : وجدت تصريح ابن جريج بالسماع عن عطاء في رواية هذا الحديث عند عبدالرزاق في المصنف ١١١/٣ وزاد في آخره: «قال وسمعت عبيد بن عمير يقول: القنوت قبل الركعة الآخرة من الصبح وذكر أنه بلغه أنهما سورتان من القرآن في مصحف ابن مسعود، وأنه يوتر بهما كل ليلة وذكر أنه يجهر بالقنوت في الصبح. قال ابن جريج لعطاء: فإنك تكره الإستغفار في المكتوبة فهذا عمر قد استغفر؟ قال: قد فرغ هو في الدعاء في آخرها»

والتحديث أورده في كنز العمال ١/٥٧ وعزاه إلى من سبق وزاد عزوه إلى الطحاوي ومحمد بن نصر.

قلت : الحديث عند الطحاوي في شرح معاني الآثار ٢٤٩/١ من طريق ابن أبي ليلى عن عطاء عن عبيد بن عمير قال :«صليت خلف عمر رضي الله عنه صلاة الغداة فقنت فيها بعد الركوع وقال .. وساقه مختصرا.

ومن طريق ابن أبي ليلى أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ٣١٤/٢ أيضا، وابن أبي ليلى هو محمد بن عبدالرحمن سيء الحفظ جدا كما في «التقريب» ص ٣١٤ لكنه لم يتفرد به فقد أخرج ابن أبي شيبة في مصنفه ٢/١٢/٢ والبيهقي في سننه الكبرى ٢١١/٢ من طريق سعيد بن عبدالرحمن بن أبزي عن أبيه أنه صلى خلف عمر فصنع مثل ذلك».

قلت : وهذا إسناد صحيح صححه البيهقي والألباني في إرواء الغليل ١٧١/٢.

وعن أبي إسحاق قال : «أمنا أمية بن عبدالله بن خالد بن أسيد بخرسان فقرأ بهاتين السورتين: إنّا نستعينك ونستغفرك ... وذكر الحديث

قال في «مجمع الزوائد» ٧/٧ه١: «رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح»اهـ

قلت : صحح سنده السيوطى في الإتقان (أبوالفضل) ١/٥٨١.

وأخرج الطبراني في كتاب الدعاء ١١٤٤/٢ حديث رقم (٧٥٠) عن عبدالله بن زرير قال: «قال لي عبدالمك بن مروان ما حملك على حب أبي تراب إلا أنك أعرابي جاف. فقلت: والله لقد قرأت القرآن قبل أن يجتمع أبواك، لقد علمني سورتين علمهما إياه رسول الله على ما علمتهما أنت ولا أبوك: «اللهم إنا نستعينك ونستغفرك... الحديث.

قلت : هذا حديث ضعيف منكر و ضعفه محقق كتاب «الدعاء».

وهناك روايات أخرى في الباب أوردها عبدالرزاق في المصنف ١/٥٠١-١٢٣ وانظر الإتقان للسيوطي ١/١٠٥-١٢٨، «الدرالمنثور» ٨/٥٩٠-١٩٨.

٢) تأويل مشكل القرآن ص٢٤-٢٥ باختصار وتصرف.

الكثيرة التي وجهها إبراهيم بن سيار أبو اسحاق النظام المعتزلي (٢٣١هـ) إلى أبن مسعود أنه جحد من كتاب الله تعالى سورتين(١).

ولم تفت هذه الشبهة النصارى فاستغلوها في الطعن في القرآن العظيم، حتى جاء مُذره القوم اليهودي المجري تسيهر ينفث سمومه الخبيثة من خلال حديثه عن الصحابين الجليلين عبدالله بن مسعود وأبي بن كعب متخذا من الروايات المنقولة عنهما في زيادة قراءتهما على القراءات المستفيضة المتواترة حجة الحجج على الطعن في القرآن العظيم بالنقصان والزيادة.

يقول جولد تسيهر: "وقد رويت أمثال تلك الزيادات في النص عن إثنين من صحابة الرسول (مَرَاتِيَةٍ) بوجه خاص، تظهر في قراءتيهما على وجه العموم أشد الاختلافات التي تمس حتى محصول السور، وكلاهما من أعظم المعلمين مقاما في أقدم طبقة إسلامية عبدالله بن مسعود و أبي بن كعب رضي الله عنهما وقد انتفع فعلا رجال الجدل المسيحيون بقراءات الأول فاتخذوها حجة للطعن في صحة القراءات.

وعلى الرغم مما نال النص القرآني في قراءتيهما من تغييرات بعيدة المدى - ليس فقط من حيث الحروف والحركات والكلمات كما ذكرنا - فقد تمتعا بالإجلال على أنهما خير حجج النص القرآني... الخ»(٢).

هذا حاصل هذه الشبهة.

٢) مذاهب التفسير الاسلامي ص١٦-٢١.

رد الشبهة الثالثة:

تنوعت و جه الله أمام هذه الشبهة ، ويمكن حصرها في موقفين أو إتجاهين:

الاتجاه الأول: التسليم بصحة الروايات الواردة في ذلك مع الجمع بينها وبين ما تواتر عن عبدالله بن مسعود وأبي بن كعب رضي الله عنهما في القراءات المتواترة.

ويمكن أن يسمى هذا الاتجاه ب«مسلك الجمع والتوفيق بين الآثار الواردة في المسألة» حيث تَتَأوّل الآثار التي استدل بها الطاعنون بأحد التأويلات.

يقول الحافظ ابن حجر العسقلاني (ت٥٢هـ) مُرَجَّحاً لهذا المسلك: «الطعن في الروايات الصحيحة بغير مستند لا يُقبل، بل الرواية صحيحة والتأويل محتمل اهـ(١).

قلت : والتأويلات التي يمكن أن تحمل عليها الروايات السابقة هي التالية :

### ١ - تأويل سفيان بن عيينة (٢):

عن سفيان عن عبدة (٣) وعاصم عن زر بن حبيش قال: قلت لأبي: "إن أخاك يحكهما من المصحف فلم ينكر. قيل لسفيان: ابن مسعود؟. قال: نعم، وليسا في مصحف ابن مسعود؛ كان يرى رسول الله عَلَيْتُهُ يعود بهما الحسن والحسين ولم يسمعه يقرؤهما في شيء من صلاته فظن أنهما عودتان، وأصر على ظنه، وتحقق الباقون كونهما من القرآن فأودعوهما إياه (٤).

وقد اعتمد هذا التأويل ابن قتيبة (ت٢٧٦هـ) رحمه الله فيقول: "وأما نقصان "مصحف عبدالله" بحذفه "أم الكتاب" و "المعوذتين" وزيادة أبي بسورتي القنوت؛ فإنًا لا نقول: إنَّ عبدالله وأبيًا أصابًا وأخطأ المهاجرون والأنصار، ولكن عبدالله ذهب فيما يرى أهل النظر إلى أن المعوذتين كانتا

١) فتح الباري ٧٤٣/٨.

لا سفيان بن عيينة بن أبي عمران ميمون الهلالي، أبومحمد الكوفي المكي ثقة حافظ فقيه إمام حجة، إلا أن حفظه تغير بأخرة وكان ربما دلس عن الثقات مات في رجب سنة التقريب ص١٩٨.

٣) عبدة بن أبي لبابة الأسدي مولاهم، ويقال: مولى قريش، أبو القاسم البزاز الكوفي، نزيل دمشق ثقة.

 <sup>3)</sup> أثر صحيح .
 أخرجه أحمد في المسند ه/١٣٠ بسند صحيح.

كالعوذة والرقية وغيرها، وكان يرى رسول الله عَلَيْتُ يعوذ بهما الحسن والحسين وغيرهما، كما كان يعوذ به أعوذ بكلمات الله التامة.. (١) وغير ذلك، فظن أنهما ليستا من القرآن وأقام على ظنه ومخالفة الصحابة جميعا...

وإلى نحو هذا ذهب أُبَي في دعاء القنوت؛ لأنه رأى رسول الله مَلِيَّة يدعو به في الصلاة دعاء دائما فظن أنه من القرآن، وأقام على ظنه ومخالفة الصحابة.

وأما فاتحة الكتاب، فإني أشك فيما روي عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه من تركه إثباتها في مصحفه، فإن كان هذا محفوظا فليس يجوز لمسلم أن يظن به الجهل بأنها من القرآن وكيف يظن به ذلك وهو من إشد الصحابة عناية بالقرآن، وأحد الستة الذين انتهى اليهم العلم....

ولكنه ذهب فيما يظن أهل النظر إلى أنَّ القرآن إنما كُتب وجُمع بين اللوحين مخافة الشك والنسيان، والزيادة والنقصان ورأى ذلك لا يجوز على سورة الحمد لقصرها، ولأنها تثنى في كل ركعة؛ ولأنه لايجوز لأحد من المسلمين ترك تعلمها وحفظها، كما يجوز ترك تعلم غيرها وحفظه؛ إذ كانت لا صلاة إلا بها.

فلمًا أمن عليها العلة التي من أجلها كتب المصحف ترك كتابتها وهو يعلم أنها من القرآن.

ولو أن رجلا كتب في المصحف سورا وترك سورا لم يكتبها لم نر عليه في ذلك وكفأ(٢) إن شاء الله تعالى اهـ (٣).

## قلت: وتلاحظ الأمور التالية:

(۱) أن هذا التأويل قائم على أساس أن ابن مسعود رضي الله عنه لم يثبت عنده القطع بكون المعوذتين من القرآن، ثم حصل الاتفاق بعد ذلك.

وقد حكى ابن حجر عن ابن الصباغ قوله في مانعي الزكاة: "وإنما قاتلهم أبوبكر على منع الزكاة ولم يقل أنهم كفروا بذلك، وإنّما لم يكفروا؛ لأن

<sup>1)</sup> ثبت تعويذه وَ المحسن والحسين بـ«أعيذكما بكلمات الله التامة...» أخرجه البخاري في كتاب الأنبياء باب قوله تعالى: ﴿واتَّخَذُ اللّهُ إِبْراهِيمَ خَلِيلاً ﴾ والترمذي في كتاب الطب باب رقم (١٨) حديث رقم (٢٠٦١) وأبوداود في كتاب السنة باب في القرآن حديث رقم (٤٧٣٧).

٢) الوَكُف : الإيثم والعيب. لسان العرب ٣٦٣/٩.

٣) تأويل مشكل القرآن ص٤١-٤٩ باختصار.

الاجماع لم يكن استقر، قال: ونحن الآن نكفر من جحدها، قال: وكذلك ما نقل عن ابن مسعود: في المعوذتين.

(قال ابن حجر:) يعني أنه لم يثبت عنده القطع بذلك ثم حصل الإتفاق بعد ذلك» اهـ(١).

(٢) مما سبق يزول الإشكال الذي أورده الرازي حيث قال: "إن قلنا: إن النقل المتواتر كان حاصلا في عصر الصحابة بكون سورة الفاتحة من القرآن؛ فحينئذ كان ابن مسعود عالما بذلك، فإنكاره يوجب الكفر أو نقصان العقل.

وإن قلنا: إن النقل المتواتر في هذا المعنى ما كان حاصلا في ذلك الزمان فهذا يقتضي أن يقال: إن القرآن ليس بمتواتر في الأصل وذلك يخرج عن كونه حجة يقينية (يعني: يلزم أن بعض القرآن لم يتواتر).

قال: «وهذا في غاية الصعوبة» اهـ (٢).

قلت: هذا اللازم الذي ذكره الرازي غير لازم، إذ يحتمل أن القرآن كان متواترا في عصر ابن مسعود لكن لم يتواتر عنده جميعه(٣) إذ ليس من شرط التواتر أن يتواتر عند كل أحد والله أعلم.

(٣) يقدح في هذا التأويل - الذي ذكره سفيان بن عيينة واعتمده ابن قتيبة - أنه ثبت عن ابن مسعود و أبي بن كعب عدهما المعوذتين والفاتحة من القرآن، وعدم عدهما دعاء القنوت من القرآن، وذلك فيما تواتر عنهما من قراءة، وهذا يدل إمّا على رجوعهما عما نقل عنهما، وإمّا أن ذلك الفعل الذي صدر منهما له محمل غير إنكار قرآنية الفاتحة ، وغير اعتبار ذلك الدعاء قرآنا، لكن رجوعهما لم ينقل عنهما صريحا بل يمكن أن يقال: إن عدم نقل ذلك عنهما يدل على أنهما أقاما على ذلك، فيبقى إذا أن يكون لذلك محمل عنهما غير ماتقدم.

وبهذا تعلم أن المخالفة لا زالت قائمة ، وإذ لم تكن هذه الطريقة في التأويل كافية إنتقلنا إلى التأويل الثاني:

٢ - تأويل القاضي أبي بكر الباقلاني (ت٤٠٣هـ):

يتركز تأويل القاضي أبي بكر في قضية عدم كتابة ابن مسعود رضي الله عنه للمعوذتين في مصحفه، إذ يرى أن ابن مسعود لم ينكر قرآنيتهما، لكنه كان يرى أن لا يكتب في المصحف إلا ما أمر الرسول بكتابته، ولم يثبت عنده ذلك

١) فتح الباري ٧٤٣/٨.

٢) التفسير الكبير للرازي ٢١٨/١ بتصرف يسير.

۳) فتح الباري ۷٤٣/۸.

في المعوذتين فلم يكتبهما.

وفي ذلك يقول الباقلاني: «أما دعوى من أدعى أن ابن مسعود أنكر أن تكون المعوذتان قرآنا منزلا وجحد ذلك؛ فإنها دعوى تدل على جهل من ظن صحتها، وغباوته، وشدة بعده عن التحصيل وعلى بهت من عرف حال المعوذتين وحال عبد الله وسائر الصحابة.

لأن كل مسلم عاقل سليم الحس يعلم أن عبدالله لم يجحدهما و لا أنكرهما، ولا دفع أن يكون النبي تلاهما على الأمة و أخبر أنهما منزلتان من عند الله، و أنه أمر بأن يقولهما على ما قيل له في أولهما، وكيف يمكن ابن مسعود أو غيره من الصحابة جحد ذلك و انكاره، وذلك مما قد أعلنه الرسول و أظهره، وتلاه وكرره، وصلى به وجهر به في قراءته، وخبر أنه من أفضل ما أنزل عليه، وكشف عن ذلك و أبانه».

ثم قال الباقلاني رحمه الله: "إن عبد الله بن مسعود لا يجوز منه مع عقله وتمييزه وجريان التكليف عليه أن يحمل نفسه على جحد المعوذتين وانكار نزولهما ، وأن الله أوحى بهما إلى نبيه .

ومما يوضح ذلك ويبينه أنه لو كان قد جحد المعوذتين وأنكرهما مع ظهور أمرهما وإقرار جميع الصحابة بهما؛ لم يكن بد من أن يدعوه داع الى ذلك، وأن يكون هناك سبب بعثه عليه ولو كان هناك سبب حداه على ذلك وحركه للخلاف فيه؛ لوجب في موضع العادة أن يحتج به ويذكره ويعيد به ويبديء، ويكثر إعتداده له، وتعويله عليه، وظهوره عنه وانتشاره وحصول العلم به؛ إذ كان خلافا في أمر عظيم وخطر جسيم ....

ولو كان منه هذا الخلاف مع الصحابة لوجب أن يعظم ردهم عليه، ويغلظ قولهم له، والحكم عيه بالكفر والردة، وأنه بمثابة من جحد جميع كتاب الله، وأن يطالبوا الامام باقامة حق الله عليه في ذلك.

وفي عدم ظهور ذلك كله وحدوثه أوضح دليل على أنه لم يكن منه - قط - جحد المعوذتين وإنكار لكونهما قرآنا منزلا »(١).

وقال الباقلاني: «لم ينكر ابن مسعود كونهما من القرآن وإنما أنكر إثباتهما في المصحف شيئا إلا إن كان النبي سلية أذن في كتابته فيه، وكأنه لم يبلغه الإذن في ذلك.

١) نقل هذا عن الباقلاني : سيد صقر في هامش تأويل مشكل القرآن بتحقيقه ص٤٢-٤٤.

قال: فهذا تأويل منه، وليس جحدا لكونهما قرآنا» اهـ(١). قلت: وتلاحظ الأمور التالية:

(۱) أن الباقلاني رحمه الله في الوقت الذي قبل فيه الروايات عن ابن مسعود في إنكاره للمعوذتين، وتأولها ، في الوقت الذي رد فيه الروايات عن أبي بن كعب في كتابته لسورتي القنوت .

(٢) أن الحافظ أبن حجر العسقلاني (ت٢٥٨هـ) استحسن تأويل الباقلاني وقال: «هو تأويل حسن إلا أن الرواية الصحيحة الصريحة التي ذكرتها تدفع ذلك حيث جاء فيها: «ويقول: إنهما ليستا من كتاب الله» نعم يمكن حمل لفظ كتاب الله على المصحف فيتمشى التأويل المذكور» اهـ (٢).

(٣) يمكن تأول ما ورد عن أبي بن كعب من كتابته لدعاء القنوت في مصحفه أنه لم يكتبه على أنه قرآن وإنما كان - رضي الله عنه - يكتبه على أنه دعاء سمعه من الرسول على ويسهل تصور هذا إذا علمنا أن بعض الصحابة كان يكتب تفسير الآيات على هامش الصفحة التي فيها القرآن، أو بين الآيات نفسها، ويؤكده: أن الروايات المتواترة عنه في القرآن ليس فيها هذا الدعاء، وأنه لو كان يكتبه على أنه قرآن لما أقر اسقاطها من المصحف الذي جمعه عثمان بن عفان رضي الله عنهم أجمعين والله أعلم.

۱) انظر فتح الباری ۷٤٣/۸.

٢) ماسبق .

الاتجاه الثاني: الرد والتكذيب للروايات التي اعتمدت عليها هذه الشبهة، وحجتهم في هذا التكذيب أنه قد تواتر عن عبدالله بن مسعود وأبي بن كعب رضي الله عنهما بعض القراءات المتواترة:

فأسند عاصم قراءته إلى على بن أبي طالب وابن مسعود .

و أسند نافع وابن كثير و أبوعمرو قراءته إلى أبي بن كعب.

وأسند حمزة قراءته إلى علي بن أبي طالب وعثمان وابن مسعود وابن عباس.

وكذا الكسائي لأنه قرأ على حمزة(١).

وقد ثبتت الفاتحة والمعوذتان في هذه القراءات المتواترة عنهما، ولم ينقل فيها ما نسب إلى ابن مسعود وأبي بن كعب من سورة دعاء القنوت؛ فكان في هذا ما يدل على كذب ما نسب إليهما وبطلانه.

ونقل هذا عن الباقلاني (ت٤٠٣هـ) [في قضية أبي بن كعب خاصة] وابن حزم (ت٥١هـ) والرازي (ت٥٠٦هـ) والنووي (ت٥٧٦هـ) على ما نبينه:

ا - أما الباقلاني فقال: "ثم إذا صرنا إلى القول فيما روى عنه من اثبات هذا الدعاء في مصحفه؛ لم نجده ظاهرا منتشرا و لا مما يلزم قلوبنا العلم بصحته ، ويلزمنا الإقرار به والقطع على "أبَي" بأنه كتب ذلك، بل إنما يروى ذلك من طرق يسيرة نزرة، رواية الآحاد التي لاتوجب العلم ولا تقطع العذر ولا ينبغي لمسلم - عرف فضل "أبَي" وعقله وحسن هديه، وكثرة علمه و معرفته بنظم القرآن، وما هو منه، مما ليس من جملته - أن ينسب إليه أنه كتب دعاء القنوت في مصحفه أو اعتقد أنه قرآن فإن اعتقاد كونه قرآنا أبين وأفحش في الغلط من كتابته في المصحف... فإذا كان كذلك سقط التعلق بهذه الرواية سقوطا ظاهرا.

ومما يدل على وهاء هذا الخبر عن "أبي" علمنا بأن "عثمان" تشدد في قبض المصاحف المخالفة لمصحفه وفي المطالبة بها وتحريقها، وإذا كان ذلك كذلك؛ لكانت العادة توجب أن يكون "مصحف أبي" أو ل مقبوض ومأخوذ، وقد جاءت الرواية عن محمد والطفيل ابني أبي بن كعب أنهما قالا لوفد أصحاب عبد الله عليهما بطلب مصحف أبيهما: "إنَّ عثمان قد قبضه منه "

وإذا كان ذلك كذلك وجب أن يكون «مصحف أبي» الذي فيه إثبات هذا الدعاء - إن كان ذلك على ما روي - مما قد أخذ و قبض فكيف بقي حتى رآه

١) التبصرة ص٤٤-٧٤.

الناس ورووا أنه كان عند أنس بن مالك، ويقول بعضهم: هذا لا أصل له، وقد رأينا «مصحف أبي» وكان موافقا لمصحف لجماعة بغير زيادة ولا نقصان ؟.

ولو صح وثبت أنه وجد مصحف ينسب إلى «أبي» فيه دعاء القنوت لوجب أن يعلم أنه مكذوب موضوع، قصد بوضعه إفساد الدين، وتفريق كلمة المسلمين والقدح في نقلهم والطعن في مصحفهم الذي هو إمامهم اهـ (١).

٢ - أما ابن حزم فقال: "كل ماروي عن ابن مسعود أن المعوذتين وأم القرآن لم تكن في مصحفه ؛ فكذب موضوع لا يصح وإنما صحت عنه قراءة عاصم عن زر بن حبيش عن ابن مسعود وفيها أم القرآن و المعوذتان" اهـ (٢).

وقال أيضا: "أما قولهم: إن مصحف عبد الله بن مسعود خلاف مصحفنا ؟ فباطل وكذب وإفك ، مصحف عبد الله إنما فيه قراءته بلا شك ، وقراءته هي قراءة عاصم المشهورة عند جميع أهل الاسلام في شرق الدنيا وغربها ، نقرأ بها وبغيرها مما قد صح أنه كله منزل من عند الله تعالى "اهـ (٣).

٣ - أما الرازي فقال :"قل في الكتب القديمة أن ابن مسعود كان ينكر كون سورة الفاتحة من القرآن، وكان ينكر كون المعوذتين من القرآن.

واعلم أن هذا في غاية الصعوبة؛ لأنا إن قلنا: إن النقل المتواتر كان حاصلا في عصر الصحابة بكون سورة الفاتحة من القرآن فحينئذ كان ابن مسعود عالما بذلك، فإنكاره يوجب الكفر أو نقصان العقل.

وإن قلنا: إن النقل المتواتر في هذا المعنى ماكان حاصلا في ذلك الزمان فهذا يقتضي أن يقال: إن نقل القرآن ليس بمتواتر في الأصل وذلك يخرج القرآن عن كونه حجة يقينية.

والأغلب على الظن أن نقل هذا المذهب عن ابن مسعود نقل كاذب باطل، وبه يحصل الخلاص عن هذه العقدة الهـ(٤).

الإنتصار لوحة ١/٨٠ بواسطة نقل سيد صقر في هامش تأويل مشكل القرآن بتحقيقه ص٧٤.

٢) المحلى ١٣/١.

الفصل في الملل والأهواء والنحل ٧٧/٢ وقال ذلك في معرض رده على عتراض اليهود والنصارى به على المسلمين.

٤) التفسير الكبير ٢١٨/١، وتقدم ص٢٧٧ الجواب عن هذه العقدة التي يراها الرازي.

٤ - أما النووي فقال : «أجمع المسلون على أن المعوذتين و الفاتحة من القرآن، و أن من جحد منهما شيئا كفر.

وما نقل عن ابن مسعود باطل ليس بصحيح" اهـ(١).

### قلت: وتلاحظ الأمور التالية:

(۱) أن العلماء الذين حكموا بكذب هذه الروايات و ردها لم يغفلوا - إن شاء الله - عن صحة أسانيد بعضها ، ولكنهم - رحمهم الله - رأوا أن هذه الروايات مع صحة سندها تتضمن علة قادحة في المتن ، وهي مخالفتها لما تواتر عن ابن مسعود و أبي بن كعب ، ومعلوم أن العلة الخفية القادحة يكون الظاهر السلامة منها ؛ لذلك حكموا بكذب هذه الروايات وردها والله أعلم.

(٢) ما نسب إلى عبد الله بن مسعود من حذفه للفاتحة لم أقف على أسانيده لكن أورد السيوطى الأثرين التاليين:

أ - عن محمد بن سيرين: «أن أبي بن كعب كان يكتب فاتحة الكتاب والمعوذتين واللهم إنا نستعينك واللهم أياك نعبد ولم يكتب ابن مسعود شيئا منهن، وكتب عثمان منهن فاتحة الكتاب والمعوذتين»(٢).

ب - عن إبراهيم: «كان عبدالله لا يكتب فاتحة الكتاب في المصحف وقال لو كتبتها لكتبت في أول كل شيء»(٣).

وهذان الأثران ليس فيهما أن ابن مسعود ينكر قرآنية الفاتحة ، بل في الأثر الثاني ما يثبت أنه يرى قرآنيتها ويعلل عدم كتابتها بأنه يرى أن تكتب أول كل شيء، وهذا منه تعظيم للفاتحة، غايته - والله أعلم - حمل الناس على حفظها في الصدور لاحتياجهم اليها في صلواتهم والله أعلم .

(٣) أن الباقلاني يكذب ما نسب إلى أبي بن كعب من كتابته دعاء القنوت في مصحفه في الوقت الذي قبل فيه ما نسب إلى ابن مسعود من عدم كتابته للمعودتين في مصحفه، وتأوله كما سبق في الاتجاه الأول.

١) انظر فتح الباري ٧٤٣/٨.

٢) عزاه في الدر المنثور ١٠/١ إلى عبد بن حميد ومحمد بن نصر المروزي في كتاب الصلاة وابن الأنباري في المصاحف.

وعزاه في الإتقان (أبوالفضل) ١٨٤/١ إلى أبي عبيد وقال في الإتقان (٢٢٢/١) أيضا «أخرجه أبوعبيد بسند صحيح» اهـ

٣) عزاه في الدر المنثور ١٠/١ إلى عبد بن حميد.
 ثم رأيت القرطبي في تفسيره ١١٤/١ يسوقها بإسناد ابن الأنباري عنه، واسناده صحيح والله أعلم.

#### الخلاصة:

أن الروايات عن ابن مسعود في عدم كتابته للمعوذتين وعن أبي بن كعب في كتابته دعاء القنوت في مصحفه يجاب عنها بأحد مسلكين:

المسلك الأول: إما بردها وتكذيبها وعدم قبولها لمخالفتها المتواتر عنهما، واللائق بهما.

المسلك الثاني: وإما بقبولها وتأولها كما يلي:

بالنسبة لعبد الله بن مسعود يقال: إنه لم ينكر قرآنية المعوذتين وإنما أنكر كتابتهما في المصحف، وكذا الفاتحة لأن الواجب على كل مسلم حفظها في صدره.

وبالنسبة لأبي بن كعب يقال: إنه لم يكتب دعاء القنوت في مصحفه على أنه قرآن، وانما لأنه سمعه من رسول الله مِنْ ورآه يحافظ عليه.

ويؤكد هذا أن المتواتر عنهما هو ما عليه الجماعة والله أعلم.

وبهذا تسقط هذه الشبهة - إن شاء الله تعالى - وبالله التوفيق .

# الفصل الثاني: الشبه في رسم المصحف وردها.

يُعَد رسم المصحف العثماني ركنا من أركان القراءة الصحيحة المقبولة ؛ لذا كان الطعن فيه ، تشكيكا في صحة القراءات.

من أجل ذلك حرص الملحدون على استغلال بعض الروايات يطعنون بها في صحة رسم المصحف العثماني ، ليصلوا بذلك إلى إسقاط القراءات أو التشكيك فيها على أدنى الأحوال.

وفي هذا المجال قرر علماء القراءات الحقائق التالية:

- (١) أن الصحابة كانوا من أحرص الناس على نقل القرآن إلى الأمة بأعلى درجات الضبط والإتقان.
- (٢) أن المصحف العثماني موافق في رسمه للقراءة التي تلقاها الصحابة رضوان الله تعالى عليهم عن رسول الله على وفق الحرف الذي أراد عثمان رضى الله عنه جمع الناس عليه.
- (٣) أن رسم المصحف العثماني منقول إلينا خلفا عن سلف كما كتبه الصحابة رضوان الله عليهم دون زيادة أو نقص ، غير الشكل والنقط .
- (٤) أن شكل القرآن ونقطه يعتمد على القراءات المتلقاة عن رسول الله صَالِيَّةٍ.

هذه الحقائق أراد بعض الملحدين إبطالها فجاء بشبه، واستند إلى روايات بعضها باطل و بعضها صحيح وضعها الملحدون في غير موضعها فلم ينفع كيدهم شيئا- بحمد اللسمادة أن الله حفظ كتابه .

وسأورد هذه الشبه مع ردها - إن شاء الله تعالى -.

ويشتمل هذا الفصل على رد الشبه التالية:

الشبهة الأولى: وقوع الخطأ في رسم المصحف واستمرار القراءة به. الشبهة الثانية: الحجاج بن يوسف غير أحد عشر حرفا من المصحف العثماني.

### وإليك البيان:

الشبهة الأولى : وقوع الخطأ في رسم المصحف، واستمرار القراءة على مقتضى ذلك الخطأ.

وتقوم هذه الشبهة على الآثار التالية:

١ - عن هشام بن عروة عن أبيه قال: "سألت عائشة عن لحن القرآن عن قوله تعالى: ﴿والمُقيمِينَ عن قوله تعالى: ﴿والمُقيمِينَ الصَّلاة والمُؤتُونِ الزَّكَاة﴾ [ النساء:١٦٢] وعن قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا والصَّائِئون﴾ [ المائدة:٦٩].

فقالت: يابن أخى هذا عمل الكتاب أخطأوا في الكتاب «١).

قلت: تقصد رضي الله عنها أن الأصل: "إن هذين" بالنصب "والمقيمون" بالرفع عطفا على المرفوع قبلها، "والصابئين" عطفا على المنصوب قبلها،

٢ - عن الزبير أبي خالد قال : قلت لأبان بن عثمان بن عفان: "ما شأنها كتبت (لكن الرّاسخُونَ في العِلْم مِنْهُم والمُؤمنُونَ يُؤمنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إليْك وَمَا أَنْزِلَ مِنْ قَبْلِك ، والمُقيمِينَ الصّلاةَ والمُؤتُونَ الزّكاة ( النساء:١٦٢] مابين يديها وما خلفها رفع وهي نصب؟.

قال: إن الكاتب لما كتب: ﴿لَكِنْ الرَّاسِخُونَ فِي العِلْمِ مِنْهُم...﴾ حتى إذا بلغ قال: ما أكتب؟.

قيل له: أكتب: ﴿والمُقِيمِينَ الصَّلاةَ ﴾ فكتب ما قيل له. "(٢).

### ۱) أثر صحيح.

أخرجه الفراء في «معاني القرآن» بسنده ١٨٣/٢،١٠٦/١ وأبوعبيد في «فضائل القرآن» ص٢٢٩ تحت رقم (٥٥٦) والطبري في تفسيره (شاكر) ٩/٥٩٥ وابن أبي داود في «المصاحف» ص٤٣ والداني في المقنع ص١٢٢ من طريق أبي عبيد.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ٢٤٤/٢ إلى سعيد بن منصور وابن أبي شيبة وابن المنذر وساقه في «لاتقان ٢٦٩/٢ (أبوالفضل) بإسناد أبي عبيد وقال: «هذا إسناد صحيح على شرط الشيخين»

٢) أثر ضعيف .

أخرجه أبوعبيد في «فضائل القرآن» ص٢٣١ تحت رقم (٥٥٨) والطبري في تفسيره (شاكر) ٩٩٤/٩- ٣٩٥ وابن أبى داود في «المصاحف» ص٤٢-٤٣.

قلت : مدار طرقه عندهم على: «الزبير أبي خالد» مجهول العين والحال، ترجم له

٣ - عن ابن عباس في قوله تعالى : ﴿لا تَدْخُلُوا بُيُوتاً غَيْرَ بُيُوتِكُم حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى أَهْلِهَا﴾ [النور:٢٧] قال: "إنما هي خطأ من الكاتب "حتى تستأذنوا وتسلموا". "(١).

٤ - عن عكرمة عن ابن عباس : "أنه كان يقرأ قوله تعالى : ﴿أَفَلَمْ يَيْئُس الَّذِينَ آمَنُوا أَنْ لَوْ يَشَا اللَّهُ لَهَدَى النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [ الرعد:٣١] أنه كان يقرؤها: "أفلم يتبين الذين آمنوا"

قال: كتب الكاتب الأخرى وهو ناعس"(٢).

ه - عن عبد الأعلى بن عبد الله بن عامر القرشي قال: "لما قُرغ من المصحف أتي به عثمان فنظر فيه فقال: "قد أحسنتم وأجملتم أرى فيه شيئا من لحن ستقيمه العرب بألسنتها"(٣).

= البخاري في تاريخه الكبير ١٣/٣ وابن أبي حاتم في الجرح والتعديل ١٨١/٥ وابن حبان في الثقات ٣٣٣/٦ ولم يزيدوا في ترجمته على سطر واحد نصه: «أبوخالد شيخ يروي عن أبان بن عثمان، روى عنه حماد بن سلمة الهـ

وعزاه السيوطي في «الدر المنثور» ٢/ ٧٤٤ إلى عبد بن حميد وابن المنذر.

وتنسسسع في «فضائل القرآن» لأبي عبيد: «الزبير أبوعبدالسلام» بدلا من «الزبير أبوخالد» ويغلب على ظنى أنه تصحيف .

والزبير أبوعبدالسلام له ترجمة في التاريخ الكبير ٣٧٨/٣ والجرح والتعديل ٨٤/٥ وتعجيل المنفعة ص١٣٥ وهو مجهول الحال فالأثر ضعيف على أي حال والله أعلم.

۱) أثر صحيح .

أخرجه أبوعبيد في «فضائل القرآن» ص٢٦٣ تحت رقم (٦٣٧) والطبري في تفسيره (دار الفكر) ١٠٩/١٨ بأسانيد صحيحة، وأخرجه الحاكم في المستدرك ٢٩٦٦ وصححه على شرط الشيخين.

وعزاه السيوطي في «الدر المنثور» ٦/١٧١ إلى الفريابي وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن الأنباري في المصاحف والبيهقي في شعب الأيمان والضياء في المختارة.

٢) أثر صحيح .

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ٤٥٢/١٦ وصححه الشيخ محمودشاكر. '

٣) أثر حسن لغيره .

أخرجه ابن أبي داود في كتاب «المصاحف» ص١١ وابن اشته في كتاب «المصاحف» وساقه بسنده السيوطي في «الإتقان» (أبوالفضل) ٢٧٢/٢ ولفظه : «عن عبدالأعلى بن عبدالله بن عامر قال: «لما فرغ من المصحف أتي به عثمان فنظر فيه فقال: أحسنتم وأجملتم، أرى شيئا سنقيمه بألسنتنا»

قلت : و«عبدالأعلى بن عبدالله بن عامر» مقبول كما قال الحافظ في التقريب

= ص٣٣١، وفي السند أيضا الحارث بن عبدالرحمن بن عبدالله الدوسي صدوق يهم كما في «التقريب» ص١٤٦.

لكن يشهد له ويرقيه إلى مرتبة الحسن لغيره ما يلى:

(۱) ما رواه ابن أبي داود في «المصاحف» ص٤١ من طريق يونس بن حبيب عن بكر بن بكار قال حدثنا أصحابنا عن أبي عمرو عن قتادة أن عثمان لما رفع اليه المصحف قال : «إن فيه لحنا ستقيمه العرب بألسنتها»

قلت : هذا أثر ضعيف لما يلى :

قتادة لم يسمع من عثمان . «المراسيل» لابن أبي حاتم ص١٣٩.

جهالة أصحاب بكر بن بكار.

بكر بن بكار سيء الحفظ . «لسان الميزان» ٢/٨٤.

(٢) وما رواه ابن أبي داود في «المصاحف» ص٤١ من طريق يونس بن حبيب عن أبي داود عن عمران بن دوار القطان عن قتادة عن نصر بن عاصم الليثي عن عبدالله بن فطيمة عن يحي بن يعمر قال: قال عثمان بن عفان رضي الله عنه: «في القرآن لحن ستقيمه العرب بألسنتها»

ورواه من طريق إسحاق بن ابراهيم عن أبي داود به.

ورواه الداني في «المقنع» ص١٢١ من طريق أحمد بن زهير عن عمرو بن مرزوق عن عمران به.

قلت : هذا أثر ضعيف ، لما يلى :

قتادة مدلس وقد عنعن . تعريف أهل التقديس (دار الكتب العلمية) ص١٠٢٠.

عبدالله بن فطيمة مجهول الحال . التاريخ الكبير ه/١٧٠ الثقات لابن حبان ١١/١٤.

يحي بن يعمر لم يسمع من عثمان. المقنع ص١١١٠.

وقد أشار البخاري في التاريخ الكبير ٥/١٧٠ إلى إنقطاع هذا الطريق فقال: «عبدالله بن فطيمة عن يحي بن يعمر، روى قتادة عن نصر بن عاصم، منقطع» هـ ولم يزد على هذا في ترجمته، وكذا ابن حبان في «الثقات».

#### و بلاهظ مایلے:

- (أ) وقع في كتاب «المصاحف» لابن أبي داود ص٤١: «عمران بن داود» بالدال المهملة، وهو تصحيف، والصواب ب «عمران بن داور» بالراء المهملة، كما نص عليه في التقريب ص ٤٢٩.
- (ب) ووقع فيه أيضا وفي التاريخ الكبير للبخاري ١٧٠/٥ : «عبدالله بن فطيمة»، وفي الجرح والتعديل لابن أبي حاتم ٥/١٣٠ : «عبدالله بن أبي فطيمة» وكذا في «المقتع» للدانى ص١٢١ وهما واحد.
- (٣) وما رواه أبوعبيد في «فضائل القرآن» ص٢٢٦ تحت رقم (٥٥٥) عن حجاج عن هارون بن موسى عن الزبير بن الخريت عن عكرمة قال : لما كتبت المصاحف عرضت على عثمان فوجد فيها حروفا من اللحن، فقال: «دعوها فان العرب ستغيرها (أو قال: ستعربها) بألسنتها، ولو كان الكاتب من ثقيف و المملي من هذيل لم توجد هذه الحروف» قلت : وهو أثر منقطع عكرمة لم يسمع عثمان كما قال الداني في «المقنع» ص١١٩٠ ومجموع هذه الاسانيد يقوي الأثر السابق ويرقيه إلى درجة الحسن لغيره والله أعلم.

٦ - عن عكرمة الطائي قال : «لما أتي عثمان رضي الله عنه لمصحف رأى شيئا من لحن فقال : لو كان المملي من هذيل والكاتب من ليف لم يوجد فيه هذا»(١).

وقد حكى ابن قتيبة (ت٢٧٦هـ) عن الطاعنين في القرآن احتجاجهم بهذه لآثار في نسبة الخطأ إلى القرآن العظيم(٢).

ثر حسن لغيره.

أخرجه أبو عبيد ي «فضائل القرآن» ص٢٢٦ تحت رقم (٥٥٥) وابن أبي دُاود في المصاحف» ص٤٢ و انني في المقنع ص١٢٠-١٢١٠

وعزاه السيوطي في «الإتقان» (شاكر) ٢٧٩/٢ إلى ابن الأنباري في كتاب «الرد على من خالف مصحف عثمان» وابن اشته في كتاب «المصاحف».

قلت : الأثر أعله الدائي بالانقطاع فإن عكرمة لم يسمع من عثمان. «المقنع» ص١١٩.

لكن الأثر ورد ما يقويه ويرقيه إلى مرتبة الحسن لغيره انظر الأثر الذي قبله.

<sup>&#</sup>x27;) تأويل مشكل القرآن ص٢٥-٢٦،٠٥٠

الرد على الشبهة الأولى:

يتلخص الرد على هذه الشبهة في أحد الطريقين التاليين:

الأول: النظر في هذه الآثار من جهة السند.

الثاني: النظر في هذه الآثار من جهة المتن.

أما من جهة السند:

فإن هذه الآثار على قسمين:

(أ) آثار في درجة القبول، إما صحيحة السند وإما حسنة السند وإما ضعيفة السند قد تقوَّت ببعضها وترقت إلى مرتبة الحسن لغيره.

وهي التي تحمل الأرقام التالية: (٦،٥،٤،٣،١).

(ب) آثار ضعيفة السند، وهو الأثر رقم: (٢).

وهذا الأثر الضعيف لا نتشاغل بالرد عليه .

وأما الجواب عن الآثار الأخرى فهو التالي:

ما روي عن عائشة: "أخطأوا في الكتاب" وابن عباس: "إنما هي خطأ من الكاتب" فإن مرادهما رضي الله عنهما بالخطأ: أنهم أخطأوا في إختيار الأولى من الأحرف السبعة بجمع الناس عليه، لا أن الذي كتبوا من ذلك خطأ لا يجوز لأن ما لايجوز مردود باجماع، وإن طالت مدة وقوعه، وعظم قدر موقعه، وهذا جواب ابن اشته(۱) (ت٣٠٠هـ) وابن جباره أحمد بن محمد المقدسي (٢) (ت٢٠٢هـ) ونقله الداني (٣) (ت٤٤٤هـ) عن بعض أهل العلم.

ماروي عن عثمان رضي الله عنه: «قد أحسنتم وأجملتم أرى فيه شيئا من لحن ستقيمه العرب بألسنتها» فكلها ابتداء روايات ضعيفة لا يقوم بواحد منها حجة عند الإنفراد، ومن تُمَّ فلاحجة فيها إلا إذا اعتضد بعضها ببعض ويلاحظ التالى:

(أ) أن ابن اشته أخرجه في كتاب المصاحف بلفظ: "عن عبد الأعلى بن عبد الله بن عامر قال: "لما فرغ من المصحف أتي به عثمان

١) نقله في الإتقان (أبوالفضل) ٢٧٢/٢-٢٧٣.

۲) ماسبق.

٣) المقنع ص١٢٢.

فنظر فيه فقال: «أحسنتم وأجملتم أرى شيئا سنقيمه بالسنتنا»(١).

(ب) وألأثر بهذا اللفظ الذي في رواية ابن اشته لا إشكال فيه، بل به يتضح معنى اللفظ المتقدم - فلا بد أن تحمل الروايات على معنى هذه الرواية تحسينا لها وإلا وجب ردها لأن متنها لا يقوى على معارضة المتواتر من القرآن لو كان هذا المتن صحيحا فكيف وهو متهافت لا يقوم إلا مستندا على غيره؟ - فكأن المصحف عرض على عثمان رضي الله عنه عقب الفراغ من كتابته فرأى فيه شيئا مكتوبا على غير لسان قريش، كما وقع لهم في لفظة: "التابوه" و ﴿التابوت﴾؛ فوعد بأنه سيقيمه على لسان قريش، ثم وفى بهذا عند العرض والتقويم ولم يترك فيه شيئا، ولعل من روى تلك الآثار السابقة عنه حرفها، ولم يتقن اللفظ الذي صدر عن عثمان فلزم منه مالزم من الإشكال.

وهذا جواب ابن اشته (۲) (ت۳۱۰هـ).

# قلت: ويلاحظ مايلي:

(۱) أن هذا الجواب مبني على أن معنى «اللحن» في الروايات السابقة اللغة، وهذا المعنى قررته كتب اللغة في معاني هذه المادة «ل.ح.ن» (۳).

(٢) وهذا المعنى في تفسير كلمة «اللحن» ذكره ابن أبي داود عقب ايراده لقول عثمان بن عفان رضي الله عنه: «أرى فيه شيئا من لحن ستقيمه العرب بألسنتها»

قال ابن أبي داود رحمه الله: «هذا - عندي - يعني بلغاتها وإلا لو كان فيه لحن لا يجوز في كلام العرب جميعا لما استجاز أن يبعث به إلى قوم يقرأونه» اهد(٤).

وقال أيضا في موضع آخر: «لا يجوز أن يجتمع أهل الأمصار كلها وأصحاب النبي على معهم على الخطأ وخاصة في كتاب الله عزوجل وفي سنن الصلاة» الهـ(٥).

(٣) أن المقصود فيما سبق باللغات أنهم كتبوه بلغات نزل بها القرآن في قراءات غير القراءة التي أراد عثمان رضي الله عنه جمع

١) تقدم تخريجه ص٢٨٧، وانظر الإتقان (أبوالفضل) ٢٧٢/٢.

٢) الإتقان (أبوالفضل) ٢٧١/٢-٢٧٢.

٣) لسان العرب ٢٧٩/١٣-٣٨٣.

٤) المصاحف لابن أبي داود ص٤١.

٥) المصاحف لابن أبي داود ص٨٧.

الصحابة عليها، وهي القراءة على وفق لسان قريش.

قلت: فسَّر بعض أهل العلم كلمة «اللحن» بـ «القراءة واللغة» والمعنى: إن في القرآن ورسم مصحفه وجها في القراءة لا تلين به السنة العرب جميعا، ولكنها لا تلبث أن تلين به السنتهم بالمران وكثرة التلاوة للقرآن العظيم بهذا الوجه.

ومثل لذلك بكلمة والصراط ، بالصاد المبدلة من السين فتقرأ العرب بالصاد عملا بالرسم وبالسين عملا بالأصل(١).

قلت: وفسر آخرون كلمة «اللحن» بـ «اللغة وطريقة الكلام» ورجحوا أن يكون المقصود بقول عثمان رضي الله عنه نما هو تلاوة الحروف المرسومة بزيادة حرف أو نقصانه مما لو قريء على وجهه لتغير اللفظ وفسد المعنى أي أن هناك كلمات على القاريء أن يقيم قراءتها وفقا لما تلقاه وسمعه دون ما يجده مكتوبا في الخط(٢).

قلت: هذا قاله ابن اشته (ت٣٦٠هـ) في جوابه عن قول عثمان رضي الله عنه (٣).

قال ابو عمرو الداني (ت٤٤٤هـ) بعد أن قرر نحوا مما سبق: "فإن قيل: فما معنى قول عثمان رضي الله عنه في آخر هذا الخبر: "لو كان الكاتب من ثقيف والمملي من هذيل لم توجد فيه هذه الحروف" قلت: معناه أي لم توجد فيه مرسومة بتلك الصور المبنية على المعاني دون الألفاظ المخالفة لذلك؛ إذ كانت قريش ومن ولي نسخ المصاحف من غيرها قد استعملوا ذلك في كثير من الكتابة وسلكوا فيها تلك الطريقة، ولم تكن ثقيف وهذيل مع فصاحتهما يستعملان ذلك، فلو أنهما وليتا من أمر المصاحف ما وليه من تقدم من المهاجرين والأنصار لرسمتا جميع تلك الحروف على حال استقرارها في اللفظ ووجودها في المنطق دون المعاني و الوجوه؛ إذ ذلك هو المعهود عندهما والذي جرى عليه استعمالهما.

هذا تأويل قول عثمان - عندي - لو ثبت وجاء مجيء الحجة وبالله

١) مناهل العرفان ٢٨٠/١.

٢) المقنع ص١١٩-١٢٠.

٣) الإتقان (أبوالفضل) ٢٧١/٢.

التوفيق»اهـ(١).

أما من جهة المتن : فيقال : كيف يظن بالصحابة :

أولا: أنهم يلحنون في الكلام فضلا عن القرآن وهم الفصحاء اللد؟.

ثانيا: كيف يظن بهم ذلك في القرآن الذي تلقوه عن النبي عَلِيَّ كما أنزل وحفظوه وضبطوه واتقنوه ؟.

ثالثًا : كيف يظن بهم اجتماعهم كلهم على الخطأ و كتابته ؟.

رابعا: كيف يظن بهم عدم تنبههم ورجوعهم عنه ؟.

خامسا : كيف يظن بعثمان أنه ينهى عن تغييره ؟.

سادسا: كيف يظن أن القراءة استمرت على مقتضى ذلك الخطأ، والقرآن مروي بالتواتر خلفا عن سلف ؟.

هذا مما يستحيل عقلا وشرعا.

ويؤكد هذا أن عثمان رضي الله عنه لم يكتب مصحفا واحدا بل كتب عدة مصاحف.

فإن قيل: إن اللحن وقع في جميعها.

تعقب بأنه لايمكن ذلك إذ الأمة لا تجتمع على ضلالة.

و أن قيل: إنَّ اللحن وقع في بعضها.

تعقب بأنه اعتراف بصحة بعضها الآخر ، ولم يذكر أحد من الناس أن اللحن كان في مصحف دون مصحف، ولم تأت المصاحف قط مختلفة إلا فيما

فائدة: قلت جواب أبي عمرو الداني مبني على أصل له في رسم المصحف بينه في موضع آخر من كتبه حيث يقول: «وليس شيء من الرسم و لا من النقط أصطلح عليه السلف رضوان الله عليهم إلا وقد حاولوا به وجها من الصحة والصواب، وقصدوا به طريقا من اللغة والقياس لموقعهم من العلم ومكانهم من الفصاحة، علم ذلك من علمه، وجهله من جهله والفضل بيد الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم الهه ألمحكم ص١٩٦٠.

فهو - رحمة الله عليه - يرى أن ظواهر الرسم القرآني في المصحف العماني معلله بعلل لغوية ونحوية ، وأن مراعاة هذه العلل ما كان ممكنا لو كان الكاتب من ثقيف والمملي من هذيل فهم لو ولوا نسخ المصاحف لرسموا الكلمات وفقا للفظها دون زيادة حرف في رسمها أو حذف شيء من رموزها لأنهم لايراعون في كتابتهم الوجوه والمعاني. رسم المصحف دراسة لغوية تاريخية ص٢١٧-٢١٨.

١) المقنع ص١٢٠.

هو من وجوه القراءة وليس ذلك بلحن(١).

قال الطبري (ت٣١٠هـ): «لو كان ذلك خطأ من الكاتب لكان الواجب أن يكون في كل المصاحف - غير مصحفنا الذي كتبه لنا الكاتب الذي أخطأ في كتابه - بخلاف ما هو في مصحفنا.

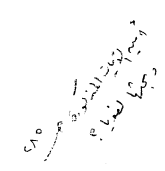
وفي اتفاق مصحفنا ومصحف أبي في ذلك ما يدل على أن الذي في مصحفنا من ذلك صواب غير خطأ.

مع أن ذلك لو كان خطأ من جهة الخط ، لم يكن الذين أخذ عنهم القرآن من أصحاب رسول الله مِلْقِيلَة يعلمون من علموا ذلك من المسلمين على وجه اللحن ، ولأصلحوا بالسنتهم ولقنوه الأمة تعليما على وجه الصواب.

وفي نقل المسلمين جميعا ذلك قراءة على ما هو به في الخط مرسوما أدل الدليل على صحة ذلك وصوابه ، وأن لا صنع في ذلك للكاتب اهـ (٢).

# وتلاحظ الأمور التالية:

- (۱) أن الطعن في متن الروايات هو من العلة القادحة ، ولا يضير حينئذ كون الظاهر في سندها الصحة.
- (٢) أن الجمع والتوفيق بين الروايات وما يعارضها مقدم على ردها وتضعيفها بمجرد المخالفة.



١) النشر ١/٩٥١ الإتقان (أبوالفضل) ٢٧٠/٢ بتصرف.

۲) تفسير الطبري (شاكر) ۳۹۷/۹-۳۹۸.

## خلاصة الرد على هذه الشبهة:

أن الآثار والروايات التي قامت عليها هذه الشبهة لا تخرج عن حالين:

إما أن ترد ويطعن في صحتها لنكارة متنها .

إما أن تقبل وتحمل على معنى سالم من المعارضة من الوجوه التالية:

- (١) أن تفسر كلمة «أخطأ الكاتب» بالخطأ في إختيار الأولى من الأحرف السبعة.
- (٢) أن تفسر كلمة «لحن» باللغة والقراءة ، ويحمل المعنى على أحد الوجوه التالية:
- (أ) أن يكون مراد عثمان رضي الله عنه: أن في نسخهم للقرآن لحنا أي لغة مما نزل به القرآن غير لسان قريش الذي طلب منهم الكتابة به.
- (ب) أو أن يكون مراده أن في القرآن ورسم المصحف وجها في القراءة لا تلين به بعض السنة العرب ، ولكنها لا تلبث أن تلين به بالمران والتلاوة.
- (ج) أو يكون المقصود إنما هو تلاوة الحروف المرسومة بزيادة حرف أو نقصانه مما لو قريء على وجهه لتغير اللفظ وفسد المعنى ، فعلى القاريء أن يقيم لسانه وفقا لما تلقاه وسمعه دون ما يجده مكتوبا في الخط.

الشبهة الثانية:

الحجاج غير أحد عشر حرفا في مصحف عثمان بن عفان رضي الله عنه . تستند هذه الشبهة على ما جاء عن عوف بن أبي جميلة قال "إن الحجاج ابن يوسف غير في مصحف عثمان أحد عشر حرفا.

قال كانت في البقرة [آية ٢٥٩] «لم يتسن وانظر» بغير هاء فغيرها : ﴿لَمُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّاءُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاءُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَاءُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وكانت في المائدة [آية ٤٨] «شريعة ومنهاجا» فغيرها ﴿شُرَّعَةً وَمُنْهَاجًا﴾. وكانت في يونس [آية ٢٢] «هو الذي ينشركم» فغيره : ﴿يُسَيِّرُكُمُ﴾. وكانت في يوسف [آية ٤٥] «أنا آنيكم بتأويله» فغيرها ﴿أَنَا أَنْبَّنُكُمُ

بِتَأْوِيلِهِ ﴾.

وكانت في المؤمنين [آية ٩٨٠٨٧،٨٥] «سيقولون لله ... سيقولون لله ... سيقولون لله ... سيقولون لله ... سيقولون لله ...

وكانت في الشعراء في قصة نوح [آية ١١٦] «من المخرجين» وفي قصة لوط [الشعراء المَرْجُومِينَ وقصة لوط (مِنَ المَرْجُومِينَ وقصة لوط (مِنَ المُدَّرَجِينَ). المُذَّرَجِينَ .

وكانت الزخرف [آية ٣٢] "نحن قسمنا بينهم معايشهم" فغيّرها ﴿معِيشَتَهُم ﴾.

وكانت في : «الذين كفروا» [محمد:١٥] «من ماء غير ياسن» فغيرها: ﴿مِنْ مُاءِ غَيرُ آسِنِ﴾.

وكانت في الحديد [آية ٧]: "فالذين آمنوا منكم واتقوا لهم أجر كبير" فغيرها ﴿وانفقوا﴾.

وكانت في إذا الشمس كورت [آية ٢٤] ﴿ وَمَا هُو عَلَى الْغَيَّبِ بِظُنِينٍ ﴾ فغيرها ﴿ بِضنين ﴾. "اهـ(١).

١) أثر ضعيف جدا .

أخرجه ابن أبي داود في «المصاحف» ص١٣٠،٥٩٠ وفي السند : «عباد بن صهيب» أحد المتروكين. لسان الميزان ٣/ ٢٣٠.

#### الرد على الشبهة الثانية:

يرد على تلك الشبهة بأنها كاذبة باطلة سندا ومتنا.

أما سندا ؛ فلأنها من طريق عباد بن صهيب وهو متروك(١).

أما متنا ؛ فإن الحجاج لو فعل ذلك حقا لنقل إلينا متواترا ؛ لأن هذا مما تتوافر الدواعي على نقله وتواتره، ثم كيف يفعل هذا ويقره علماء عصره ويسكتون ولا ينكرون عليه، ولا يدافعون ولا يستقتلون؟. ﴿إِن هذا إلا اختلاق﴾.

ثم إن الحجاج كان عاملا على بعض أقطار الاسلام فأنى له أن يجمع المصاحف ويحرقها فيما عدا ولايته التي هو عامل عليها ؟.

وإذا فرضنا أن الحجاج كان له من القوة والشوكة ما أسكت به كل الأمة في زمانه على هذا الخرق الواسع في الإسلام والقرآن فما الذي أسكت المسلمين بعد انقضاء عهد الحجاج ؟.

وإذا كان الحجاج قد استطاع التحكم في المصاحف والتلاعب فيها بالزيادة والنقصان فكيف استطاع أن يتحكم في قلوب الحفاظ وهم الآف مؤلفة في ذلك العهد حتى يمحو منها ويثبت ما يريد ؟.

هذه دعاوى ساقطة، تحمل أدلة سقوطها في الفاظها وتدل على جرأة القوم واغراقهم في الجهل والضلال ﴿ وَمَنْ يُضْلِل اللَّه فَمَا لَهُ مِنْ هَاد ﴾ نسأل الله السلامة بمنه وكرمه (٢).

وعلى فرض صحة هذه الرواية ، فالجواب عليها هو التالى:

نص الرواية يذكر لفظ "غَيَّر" أي: بدل، و لايشترط أن يكون التغيير من الصواب إلى الضطأ بل قد يكون التغيير من الخطأ إلى الصواب، ويكون الخطأ دافعا للتغيير إلى الصواب.

<sup>1)</sup> قال الذهبي في «ميزان الإعتدال» ٢٦٧/٢: «عباد بن صهيب البصري أحد المتروكين ... قال ابن المديني: «ذهب حديثه» وقال البخاري والنسائي وغيرهما: «متروك» وقال ابن حبان : «كان قدريا داعية، ومع ذلك يروي أشياء إذا سمعها المبتديء في هذه الصناعة شهد لها بالوضع».. وأما أبو داود فقال: «صدوق قدري» وقال أحمد: «ماكان بصاحب كذب وكان عنده من الحديث أمر عظيم»هـ

قلت : كلام أبي داود وأحمد يدل على : أنه لا يضبط الحديث بمرة لكن هذا عندهما ليس منه بل من غيره فإنه كان إذا بسمع من أحد حديثا حدث به ولم يخطر بباله أنه يكذب أحد في الحديث عن رسول الله لأنه كان يعظم ذلك ، ومن هنا دُخِل عليه في حديثه.

٢) من كلام الزرقاني في «مناهل العرفان» ٢٦٦١-٢٦٧.

والخطأ المتوقع في هذه الحال هو أن بعض المصاحف كتبت فيها حروف على نحو ما يوجد في قراءة ابن مسعود مما يخالف رسم المصحف العثماني، ويكون الصواب هنا تغييرها إلى مثل ما هي عليه في مصاحف الأمة .

ويرشح هذا ما ذكره ابن قتيبة (ت٢٧٦هـ) من أن "الحجاج وكل عاصما الجحدري، وناجية بن رمح، وعلي بن أصمع بتتبع المصاحف ، وأمرهم أن يقطعوا كل مصحف وجدوه مخالفا لمصحف عثمان ويعطوا صاحبه ستين درهما.

قال ابن قتيبة : «خبرني بذلك أبوحاتم عن الأصمعي قال: وفي ذلك يقول الشاعر:

و إلا رسوم الدار قفرا كأنها كتاب محاه الباهلي ابن أصمعا» اهـ(١).

وتشير هذه الرواية التي أوردها ابن قتيبة إلى أن الحجاج كان حريصا على المحافظة على هجاء الكلمات في المصاحف كما هو عليه في مصحف الإمام عثمان بن عفان رضى الله عنه.

ومن ثم فإن حرص الحجاج على أن تبقى المصاحف موحدة في هجائها جعله يكل الأمر إلى جماعة من العلماء في عصره لينظروا في المصاحف ويقطعوا أو يمحوا ما كان مخالفا للمصحف العثماني ويعطوا صاحبه من المال ما يستطيع به أن يحوز عى نسخة من المصحف العثمانى.

وعلى هذا فإن هناك احتمالا قويا أن يكون أولئك الجماعة قد وجدوا بعض المصاحف لا تخالف المصحف العثماني إلا في حروف يسيرة فرأوا تغييرها فقط دون إتلاف المصحف بكامله، ولعل جزءا مما قاموا به إرتبط باسم الحجاج لأنه الآمر به، وجاءت الرواية تقول أن الحجاج غير في المصحف أحد عشر حرفا على أمره بتصحيح تلك المواضع(٢) والله أعلم .

هذا الجواب - عندى - لو صح هذا الخبر و بالله التوفيق.

١) تأويل مشكل القرآن ص١٥-٢٠.

٢) رسم المصحف دراسة لغوية تاريخية ص٧١٣-٧١٤.

### خلاصة القسم الأول من الرسالة:

بهذا الباب ينتهي بحمد الله وتوفيقه القسم الأول من هذه الرسالة، التي أردت بها خدمة هذا العلم العزيز، وهو علم القراءات، وإلقاء الضوء على مسائله ومراحل تدوينه، والذب عنه، من خلال الأبواب الثلاثة التي اشتمل عليها هذا القسم من الرسالة.

فقد عرَّفت القراءات، مؤكدا على أنها تلق ورواية، وليست رأيا ودراية، وبينت أقسامها من جهة النقل، وأقسامها من جهة القبول، مسندا ذلك بالدليل، معضدا له بالنقل عن أئمة العلم رحمهم الله جميعا.

كما عرجت على استعراض مراحل تدوين القراءات، وأوضاعه المتنوعة التي ظهر بها، مستعرضا تسلسل التأليف في هذا العلم إلى عصرنا الحاضر.

وقمت بجمع الشبه التي طعن بها المبطلون في كتاب الله من خلال القراءات؛ من جهة اختلافها، ومن جهة رسم المصحف، ثم قمت بالرد عليها، ردا موضوعيا، مدعما بالحجة والبرهان، مستعينا فيه بكلام أهل العلم، ومصنفاتهم المتعددة في ذلك، جزاهم الله خيرا عن الإسلام والمسلمين.

وختاما أسأل الله تبارك وتعالى بأن له الحمد لا إله الا هو الحنان المنان بديع السموات والأرض ذو الجلال والاكرام أسأله سبحانه أن يتقبل جميع عملي خالصا لوجهه الكريم، وأن يرزقني القبول في الدنيا والآخرة.

هذا، وبانتهاء هذا القسم يبدأ القسم الثاني من الرسالة، وهو التالى: